



















## INDIEN

IN

SEINER WELTGESCHICHTLICHEN BEDEUTUNG.



# INDIEN

IN

### SEINER WELTGESCHICHTLICHEN BEDEUTUNG.

### VORLESUNGEN

GEHALTEN AN DER UNIVERSITÄT CAMBRIDGE

VON

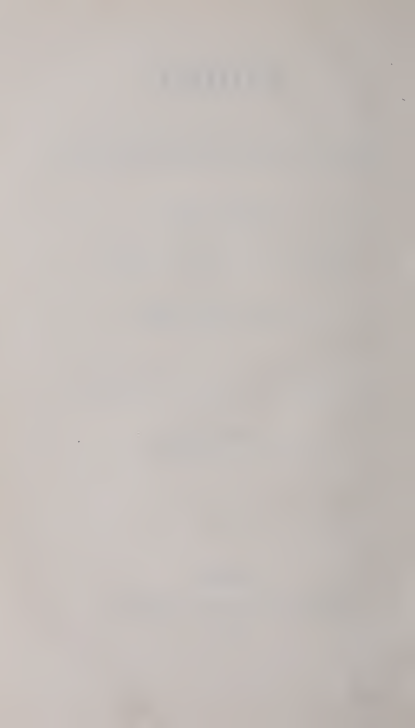
## F. MAX MÜLLER.

VOM VERFASSER AUTORISIERTE ÜBERSETZUNG

C. CAPPELLER,

PROFESSOR AN DER UNIVERSITÄT JENA.

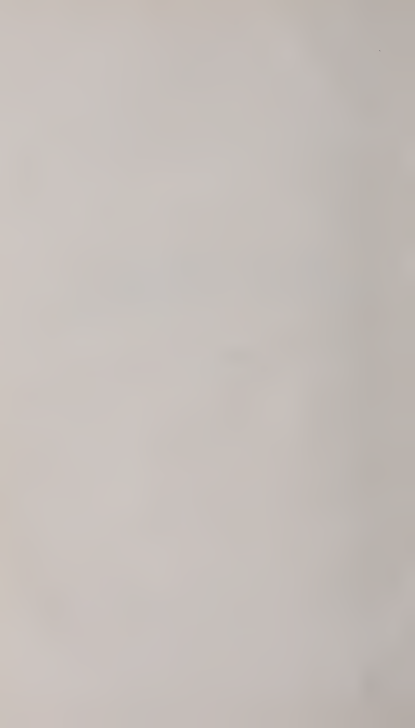
LEIPZIG
VERLAG VON WILHELM ENGELMANN
1884.



# E. B. COWELL

PROFESSOR DES SANSKRIT AN DER UNIVERSITÄT ZU CAMBRIDGE

ZUGEFIGNET.



PI

### Lieber Cowell,

Da diese Vorlesungen ohne Ihre herzliche Aufmunterung niemals gehalten oder geschrieben worden wären. hoffe ich, dass Sie es mir gestatten werden, Ihnen dieselben zu widmen, nicht nur als ein Zeichen meiner aufrichtigen Bewunderung Ihrer großen Leistungen als Orientalist, sondern auch als ein Denkmal unserer jetzt über dreißig Jahre alten Freundschaft, einer Freundschaft, welche von Jahr zu Jahr gewachsen ist, manchem Sturme getrotzt hat, und — dessen bin ich überzengt — bis an das Ende unserer Tage dauern wird.

Ich miss jedoch sogleich hinzufügen, dass es bei der Widmung dieser Vorlesingen durchaus nicht meine Absicht ist, Ihnen irgend welche Verantwortlichkeit für die darin ausgesprochenen Ansichten zuzumuthen. Ich weiß, dass Sie mit einigen meiner Anschauungen über die alte Religion und Litteratur Indiens nicht übereinstimmen, und bin mir wohl bewusst, dass ich in Bezug auf das moderne Zeitalter, welches ich der ganzen Masse der sogenannten klassischen Sanskrit-Litteratur zuweise, beinahe ganz allein dastehe. Nein, wenn die Freundschaft überhaupt in den Hallen der Wissenschaft ihre Stimme erheben darf, lassen

Sie sich versichern, dass ich Ihre freimütige Kritik meiner Vorlesungen als den besten Beweis Ihrer trenen und ehrlichen Freundschaft betrachten werde. Mein Lebelang habe ich es für die größte Ehre gehalten, wenn wirkliche Gelehrte, ich meine nicht nur Männer von Gelehrsamkeit, sondern von Urteil und Charakter, meine Schriften einer strengen und eindringlichen Kritik für würdig erachtet haben, und die Hervorbringung irgend einer neuen Thatsache, mochte sie anch gegen mich sprechen, ist für mich immer von höherem Werte gewesen, als ein noch so großes Maß unbegründeten Lobes oder unbegründeten Tadels. Die ehrliche Hingabe an seine Studien und eine nie wankende Liebe zur Wahrheit sollte dem wahren Gelehrten eine für Schmeichelei oder Tadel undurchdringliche Rüstung liefern, und ein Visier, welches keinen Strahl des Lichtes ausschließt, er komme aus welcher Gegend er wolle. Mehr Licht, mehr Wahrheit, mehr Thatsachen. mehr Kombination von Thatsachen: diese Dinge sind das Ziel seines Strebens. Und wenn er hierin fehl geht, wie viele vor ihm fehlgegangen sind, so weiß er, dass in dem Streben nach Wahrheit Fehltritte manchmal die Vorbedingungen des Sieges sind, und dass die wahren Sieger oft gerade diejenigen waren, welche die Welt die Besiegten nannte.

Sie kennen besser als jeder andere den gegenwärtigen Stand der Sanskrit-Philologie. Sie wissen, dass für die Gegenwart und für ein Stück Zukunft Sanskrit-Philologie soviel wie Entdeckung und Eroberung bedeutet. Jedes Ihrer eigenen Werke bezeichnet einen wirklichen Fortschritt, und eine dauernde Besitznahme nenen Bodens. Aber Sie wissen anch, wie klein der Streifen ist, den

wir bis jetzt von dem ungeheuren Gebiete der Sanskrit-Litteratur erforscht haben, und wie viel noch terra incognita bleibt. Ohne Zweifel ist diese Arbeit des Erforscheus beschwerlich und oft voll von Enttäuschungen: aber die jungen Forscher müssen die Wahrheit einer Bemerkung verstehen lernen, die neulich von einem hervorragenden Mitgliede des indischen Civildienstes. dessen Tod wir alle beklagen, von Dr. Burnell, gemacht worden ist: »Keine Mühe ist weggeworfen, welche anderen eine Mühe erspart.« Wir brauchen Männer, welche hart arbeiten wollen, selbst auf die Gefahr hin ihre Arbeiten unbelolint zu sehen; wir brauchen starke und küline Männer, die sich vor Sturm und Schiffbruch nicht fürchten. Die schlechtesten Seeleute sind nicht diejenigen, welche Schiffbruch leiden, sondern diejenigen, welche vor lauter Bedenklichkeit sich nie auf das hohe Meer hinauswagen.

Es ist heute leicht, die Arbeiten von Sir William Jones, Thomas Colebrooke und Horace Hayman Wilson zu tadeln, aber was würde aus der Sanskrit-Philologie geworden sein, weun sich jene Männer nicht auf Gebiete gewagt hätten, die sich jetzt noch so viele zu betreten scheuen? und was wird aus der Sanskrit-Philologie werden, wenn die Eroberungen jener Helden für immer die Grenzen unserer Erkenntnis bezeichnen sollen? Sie wissen am besten, dass in der Sanskrit-Litteratur mehr zu entdecken ist als Nalas und Sakuntaläs, und sicherlich fehlt es den jungen Leuten, welche jedes Jahr nach Indien ziehen, weder an Unternehmungsgeist, noch selbst an Abenteuerlust. Warum sollte es also heißen, dass das Geschlecht der kühnen Forscher, welche dereinst den Namen des indischen Civildienstes über die ganze Welt

berühmt gemacht haben, beinahe erloschen ist, und dass England, welches die stärksten Aufmunterungen und die glänzendsten Gelegenheiten zum Studium der alten Sprache, Litteratur und Geschichte Indiens bietet, nicht länger im Vordertreffen der Sanskrit-Studien steht?

Wenn nur einige von den jungen Kandidaten für den indischen Civildienst, welche meine Vorlesungen angehört haben, den stillen Entschluss fassten, dass solch ein Vorwurf ausgelöseht werden soll, wenn nur einige wenige sich vornehmen wollten, in die Fußtapfen von Sir William Jones zu treten, und der Welt zu zeigen, dass die Engländer, welche die materielle Eroberung Indiens durch Sehneidigkeit, Ausdauer und wirkliehes politisches Genie zustande gebracht haben, nicht gesonnen sind. die Lorberen seiner geistigen Eroberung ganz und gar anderen Ländern zu überlassen, dann würde ich mich in Wahrheit freuen und das Gefühl haben, dass ich, wenn auch in noch so geringem Maße, die große Schuld der Dankbarkeit an mein zweites Vaterland und einige seiner größten Staatsmänner zurückerstattet habe, welche mir die sonst nirgend für mich vorhandene Gelegenheit darboten, den Traum meines Lebens zu verwirklichen die Veröffentlichung des Texts und Kommentars des Rigveda, des ältesten Buehes des Sanskrit, ja der indogermanischen Litteratur, und jetzt die Herausgabe der Übersetzungen der »Heiligen Bücher des Orients«.

Ich habe meine Vorlesungen beinahe ganz so gelassen, wie ich sie zu Cambridge gehalten habe. Ich liebe die Form der Vorlesungen, weil sie mir die natürlichste Form zu sein scheint, welche man in unserem Zeitalter bei der Verarbeitung eines wissenschaftlichen Stoffes wählen kann. Wie im griechischen Altertume der Dialog am trenesten das Geistesleben des Volkes wiederspiegelte, und wie im Mittelalter die wissenschaftliche Litteratur mit der klösterlichen Abgeschiedenheit ganz natürlich die Form eines langen Monologs annahm, so entspricht bei nus die Vorlesung am besten dem Verhältnis, in welchem der Schriftsteller zn der Welt steht und sein Wissen Anderen mitteilt. Sie hat ohne Zweifel auch ihre Nachteile. In einer Vorlesung, welche den Zweck hat, zu belehren, haben wir um der Vollständigkeit willen gewisse Dinge zu sagen und zu wiederholen, welche manchen unserer Leser bekannt sein müssen, während wir gleichzeitig gezwungen werden, manche lehrreiche Einzelheit auszulassen, die wir kein Bedenken tragen würden selbst in ihrer unvollkommenen Form unseren Mitforschern zu unterbreiten, die wir aber. wie wir fühlen, noch nicht hinlänglich bemeistert und verarbeitet haben, um sie einem größeren Kreise klar und deutlich vorzuführen.

Aber die Vorteile überwiegen die Nachteile. Indem die Vorlesung uns beständig eine kritische Versammlung vor Augen hält, zwingt sie uns, den Gegenstand zusammenzudrängen, zu unterscheiden zwischen dem was wichtig und unwichtig ist, und uns oft das Vergnügen zu versagen, uns über dasjenige auszubreiten, was uns die größte Anstrengung gekostet haben mag, für andere Forscher aber von geringer Bedeutung ist. Beim Vortrage werden wir beständig an das erinnert, was die Gelehrten nur zu leicht vergessen, dass ihr Wissen nicht nur für sie selbst da ist, sondern auch Anderen zu gute kommen soll, und dass gut wissen soviel heißt wie gut

lehren können. Ich gestehe, ich kann niemals gut schreiben. wenn ich nicht an jemand denke, für den ich schreibe. und ich würde mir niemals wünschen. eine bessere Zuhörerschaft vor meinem geistigen Auge zu haben, als die gelehrte, glänzende und wohlwollende Versammlung, durch welche ich in Ihrer Universität begrüßt worden bin.

Dennoch muss ich bekennen, dass es mir nicht gelungen ist, alles, was ich sagen wollte, und besonders das Beweismaterial, auf welchem einige von meinen Behauptungen beruhen, auf das höhere Niveau einer Vorlesung zu bringen, und ich habe daher eine Anzahl von Noten und Exkursen hinzugefügt, welche den weniger verarbeiteten Stoff enthalten, der bis jetzt jener Behandlung widerstand, welche notwendig ist, ehe unsere Studien ihren höchsten Zweck erreichen können, den Zweck, die Geister anderer zu nähren, zu kräftigen und zu erheben.

Oxford, den 16. Dezember 1882.

Herzlich der Ihrige

F. Max Müller.

Die nachstehende Übersetzung hat mit Einverständnis des Herrn Verfassers einige Verkürzungen gegen das Original erfahren. Weniger ist dadurch der Text der Vorlesungen selbst betroffen worden - wo nur ein paar Stellen, und zwar größtenteils solche, die sich auf rein englische oder modern anglo-indische Verhältnisse beziehen, für welche bei einem deutschen Leserkreise ein geringeres Interesse oder Verständnis vorausgesetzt werden musste, zusammengedrängt oder ganz in Wegfall gekommen sind — als die Anmerkungen und Exkurse, durch deren hie und da etwas knapper gehaltene Fassung zugleich einem Wunsche des Herrn Verlegers Rechnung getragen ist 1. So zeigt namentlich der Exkurs F »Die Renaissance der Sanskrit-Litteratur« eine gewisse Einbuße gegen sein englisches Vorbild; doch darf ich versiehern, dass nichts ausgelassen ist, was mir für die Beweisführung oder den Gang der Darstellung wesentlich schien. Auch habe ieh durch die Güte des Verfassers

¹ Einige der hier behandelten Gegenstände sind vom Verfasser teils in seiner "Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft" Trübner, 1874, teils in seinen "Vorlesungen über den Ursprung der Religion, mit besonderer Rücksicht auf die Religionen des alten Indiens" (Trübner, 1880 eingehend behandelt worden.

XIV Vorwort.

dessen Addenda und Corrigenda benutzen dürfen, welche nicht nur einzelne Irrtümer der englischen Ausgabe verbessern, sondern auch die seitdem erschienenen Recensionen seines Buches, sowie überhaupt die Resultate der Forschung bis zum Sommer d. J. berücksichtigen. Eigene Bemerkungen habe ich mir — natürlich ebenfalls mit Erlaubnis des Verfassers — nur einigemale gestattet.

Die Transcription der Sanskrit-Wörter, nach welcher die Palatale und Cerebrale durch liegende Gutturale und Dentale, Annusv $\hat{a}$ ra und Visarga durch liegendes m und h wiedergegeben werden, habe ich beibehalten.

Statt des im Deutschen etwas unbequemen Titels: » Was kann Indien uns lehren? « ist trotz S. 4 » Indien in seiner weltgeschichtlichen Bedeutung « gesetzt worden.

C. Cappeller.

## Inhalt.

| Vanlası  | ung I. Was kann Indian and lahama                 | Seite   |
|----------|---------------------------------------------------|---------|
| vories   |                                                   | 1- 29   |
| -        | II. Wahrheitssiun der Hindus                      | 30 61   |
| -        | III. Menschliches Interesse an der Sanskrit-      |         |
|          | Litteratur                                        | 62 95   |
| -        | IV. Einwände                                      | 96-119  |
| -        | V. Die Lehren des Veda                            | 120-151 |
| -        | VI. Die vedischen Gottheiten                      | 152—175 |
| -        | VII. Veda und Vedânta                             | 176-224 |
|          |                                                   |         |
| Exkurse. |                                                   |         |
| Exkurs   | A S. 7. Über die am Oxus und zu Mykenae ge-       |         |
|          | fundenen Schätze                                  | 225-226 |
| -        | B S. 21. Über den Namen der Katze und des         |         |
|          | Katzenauges                                       | 227-234 |
| -        | C S. 40. Über Dorfgüter                           | 234-237 |
| -        | D S. 70°. Die Yueh-chi                            | 237241  |
| -        | E S. 73]. Briefe über den Buddhismus              | 242-245 |
|          | F S. 75). Die Renaissance der Sanskrit-Litteratur | 245-319 |
| _        | G S. 166. Über Parganya im Deutschen              | 320-321 |
| -        | H S.197). Über die Pitrs oder Väter               | 322—324 |
| -        | I S. 209. Über die Srâddhas                       | 325327  |
| т 1      |                                                   |         |



#### Was kann Indien uns lehren?

### Erste Vorlesung.

Als ich von der Kommission für historische Studien zu Cambridge die Einladung erhielt, einen Kursus von Vorlesungen abzuhalten, der eigens für die Kandidaten des indischen Civildienstes bestimmt sein sollte, zögerte ich eine Zeitlang unter dem Gefühl eines sehr starken Zweifels, ob ich in einigen öffentlichen Vorträgen etwas sagen könnte, was denselben bei der Ablegung ihrer Examina von wirklichem Nutzen sein möchte. Junge Lente in den Stand zu setzen, ihre Examina zu bestehen, seheint ja jetzt das Haupt-, wenn nicht das einzige Ziel der Universitäten geworden zu sein; und für keine Klasse von Studenten ist es von größerer Wichtigkeit, ihre Examina zu bestehen, als für die Kandidaten des indischen Civildienstes.

Aber wenn ich auch fürchtete, dass der Besuch einiger weniger öffentlicher Vorträge, wie ich sie bieten konnte, sehwerlich einem Kandidaten etwas helfen würde, der nicht schon vollständig vorbereitet war, die Fenerprobe der drei Londoner Prüfungen zu bestehen, konnte ich andererseits meine Augen nicht vollständig der Thatsache versehließen, dass die Universitäten doch nicht ganz, ja nicht einmal vorzugsweise dazu bestimmt sind, als die Vorstufen zu einem Examen zu dienen, sondern dass es noch etwas anderes giebt, was die Universitäten lehren können und lehren sollen — was sie sogar nach meiner innersten Überzeugung ursprünglich zu lehren bestimmt waren

— was vielleicht keinen Marktpreis vor einer Prüfungskommission hat, wohl aber einen danernden Wert für unser ganzes Leben; dies aber ist wirkliches Interesse an unserer Arbeit, und mehr als das, Liebe zu unserer Arbeit, und mehr als das, wahre Freude und wahres Glück in unserer Arbeit. Wenn eine Universität dies lehren kann, wenn sie diesen einen kleinen lebendigen Keim in die Herzen der Jünglinge einpflanzen kann, welche hierher kommen, um zu studieren und sieh für den Kampf des Lebens und die noch schwierigere geisttötende Tagelöhnerarbeit des Lebens vorzubereiten: dann — bin ich überzeugt — hat eine Universität mehr gethan und ihren Zöglingen eine dauerndere Wohlthat gebracht, als wenn sie ihnen dazn verholfen hätte, die schwersten Examina abzulegen.

Leider hat jene Gattung von Arbeit, welche jetzt erfordert wird, um ein Examen nach dem anderen zu machen, jene Methode des Stopfens und Pfropfens, welche neuerdings auf den höchsten Grad der Vollendung gebracht ist, oft gerade die entgegengesetzte Wirkung, und anstatt Lust zur Arbeit zu erzengen, ist sie imstande, Gleiehgültigkeit, wenn nicht gar eine Art von Überdruss an geistiger Beschäftigung hervorzubringen, der zeitlebens andauern kann.

Und dies ist nirgends so sehr zu fürehten, als bei den Kandidaten für den indischen Civildienst. Nachdem ihr erstes Examen für Zulassung zu demselben überstanden und der Beweis geliefert ist, dass sie die Wohlthaten einer liberalen Erziehung empfangen und sich jene allgemeine Bildung in den klassischen Sprachen, der Geschichte und der Mathematik erworben haben, welche unsere öffentlichen Schulen gewähren, und welche ohne Zweifel die beste und sicherste Grundlage für alle mehr speciellen und berufsmäßigen Studien im späteren Leben bildet, finden sie sich plötzlich von ihren alten Beschäftigungen und ihren alten Freunden losgerissen und dazu genötigt, nene Gegenstände anfzunehmen, welche vielen von ihnen fremd, ausländisch, wenn nicht abstoßend erscheinen. Freunde Alphabete, fremde Sprachen, fremde Namen, fremde Litteraturen und Gesetze müssen in Angriff genommen und bewältigt werden,

nicht aus eigener Wahl, sondern aus bitterer Notwendigkeit. Der ganze Studienplan ist auf zwei Jahre für sie festgesetzt, die Gegenstände bestimmt, die Bücher vorgeschrieben, die Prüfungen geregelt, und es bleibt keine Zeit übrig, nach rechts oder links zu blicken, wenn der Kandidat sieher sein will, ein jedes Hindernis mit gutem Anstand und ohne bösen Zufall zu überwinden.

Ich weiß sehr wohl, dass dies nicht anders möglich ist. Ich spreche nicht gegen das Prüfungssystem im Allgemeinen, wenn die Prüfungen unr vernünftig gehandhabt werden; ja als alter Examinator fühle ich mich verpflichtet zu sagen, dass das Maß von Kenntnissen, welches bei diesen Prüfungen an den Tag gelegt wird, nach meiner Ansicht geradezu erstannlich ist. Aber während die Antworten auf dem Papier stehen, ganze Reihen von Jahreszahlen, Listen von Königsnamen und Schlachten, unregelmäßige Verba, statistische Zahlen und was man nur haben will: wie selten finden wir, dass das Herz der Kandidaten bei der Arbeit ist, welche sie zu verrichten haben. Die erzielten Resultate sind sicherlich sehr umfangreich und voluminös, aber sie enthalten selten den Funken eines originellen Gedankens, oder auch nur ein geistreiches Missverständnis. Es ist Arbeit, welche aus Zwang oder - wir wollen gerecht sein - ans Pflichtgefühl geschieht; aber es ist nicht oft, vielleicht niemals, Liebe zur Sache.

Und warum mnss dies so sein? Warum sollte nns das Studium des Griechischen und Lateinischen — der Poesie, der Philosophie, der Gesetze und der Kunst von Griechenland und Italien — unser würdig erscheinen, warum sollte es sogar eine gewisse Begeisterung erwecken und allgemeine Achtung gebieten, während das Studium des Sanskrit, und der Poesie, Philosophie, Gesetze und Kunst Indiens im besten Falle als eine Kuriosität, von den meisten Lenten jedoch als untzlos, widerwärtig, ja als abgeschmackt betrachtet wird.

Wie oft haben mir junge Leute, Kandidaten des indischen Civildienstes, wenn ich ihnen riet, sich vor allen Dingen auf das Studinm des Sanskrit zu legen, gesagt: »Was haben wir davon Sanskrit zu studieren? Es giebt ja Übersetzungen der Sakuntalâ, des Manu und des Hitopadesa, und was ist sonst noch in jener Litteratur lesenswert? Kâlidâsa mag sehr hübsch sein, die Gesetze des Mann sind sehr merkwürdig, und die Fabeln aus dem Hitopadesa sehr nett; aber Sie wollen doch nieht etwa die Sanskrit-Litteratur mit der griechischen vergleichen, oder uns empfehlen, unsere Zeit mit dem Abschreiben und Herausgeben von Sauskrit-Texten zu töten, die uns entweder niehts lehren, was wir nicht schon wissen, oder die uns etwas lehren, was wir nieht wissen mögen?«

Dies scheint mir ein sehr unglückliches Missverständnis, und der Versueh, es zu beseitigen oder wenigstens so weit als möglich zu besehränken, wird den Hauptgegenstand meiner Vorlesungen bilden. Ich werde den Beweis nieht antreten, dass die Sanskrit-Litteratur so gut ist wie die grieehische. Warum sollen wir auch immer vergleiehen? Das Studium der griechischen Litteratur hat seinen eigenen Zweck, und das Studium der Sanskrit-Litteratur hat seinen eigenen Zweek; aber davon bin ich überzeugt und hoffe auch Sie zu überzeugen, dass die Sanskrit-Litteratur, wenn sie nur im reehten Sinne studiert wird. voll ist von menschlichen Interessen, voll von Lehren, welche uns selbst Griechenland nicht geben kann, dass sie ein würdiger Gegenstand ist, die Mußestunden und mehr als die Mußestunden eines jeden indischen Civilbeamten zu beschäftigen, und sieherlich für jeden jungen Mann, welcher fünfundzwanzig Jahre seines Lebens in Indien zuzubringen hat, das beste Mittel bildet, sieh unter den Indern heimisch zu fühlen, als Mitarbeiter unter Mitarbeitern, und nieht als Fremder unter Fremden. Nützliehe und interessante Arbeit wird es die Hülle und Fülle für ihn geben, wenn er nnr Lust hat, sie zu thun, und zwar eine solche Arbeit, nach der er sieh vergebens umsehen würde, sei es in Griechenland oder in Italien, oder selbst unter den Pyramiden Ägyptens oder den Palästen Babylons.

Jetzt werden Sie verstehen, weshalb ieh als Titel für meine Vorlesungen die Frage gewählt habe: »Was kann Indien uns lehren?« Wahrlich, es giebt viele Dinge, welche Indien von uns zn lernen hat; aber es giebt andere und in einem Sinne sehr wichtige Dinge, welche anch wir von Indien lernen können.

Wenn ich auf der ganzen Welt Umsehan hielt, nm dasjenige Land anszufinden, welches am üppigsten ansgestattet ist mit all dem Reichtum, all der Kraft und Schönheit, welche die Natur verleihen kann, - in einigen Teilen ein wahres Paradies auf Erden - ich würde auf Indien weisen. Wenn man mich fragte, unter welchem Himmel der menschliche Geist einige seiner auserwähltesten Gaben am vollsten entwickelt, über die größten Probleme des Lebens am tiefsten nachgedacht und zu manchen derselben Lösungen gefunden hat, welche die Beachtung selbst derjenigen, die Plato und Kant studiert haben, wold verdienen - ich würde auf Indien weisen. Und wenn ich mich selbst fragte, aus welcher Litteratur wir hier in Europa, die wir beinahe aussehließlich von den Gedanken der Griechen und Römer. und einer semitischen Rasse, der jüdischen, gezehrt haben, dasjenige Korrektiv herleiten können, dessen wir am meisten bedürfen, um unser inneres Leben vollkommener, nmfassender, universeller, in Wahrheit mensehlicher zu machen, zu einem Leben nicht nur für diese Welt, nein zu einem verklärten und ewigen Leben zu gestalten - ieh würde wiederum auf Indien weisen.

Ich weiß, Sie werden überrascht sein, mieh dies sagen zu hören. Ich weiß, dass ganz besonders diejenigen, welche viele Jahre eines thätigen Lebens in Calentta, Bombay oder Madras zugebracht haben, bei der Vorstellung schaudern werden, dass die Menschheit, welche man dort trifft, sei es in den Bazaren oder in den Gerichtshöfen oder in der sogenannten eingebornen Gesellschaft, imstande sein soll, uns etwas zu lehren.

Deshalb möchte ieh es meinen Freunden, welche vielleicht Jahre lang in Indien gelebt haben, als Civilbeamte oder Offiziere oder Missionäre oder Kaufleute, und welche ein gut Teil mehr von jenem Lande kennen müssen, als einer, der niemals seinen Fnß auf den Boden von Äryåvarta gesetzt hat, auf einmal klar machen, dass wir von zwei ganz versehiedenen Indien reden.

Ich denke besonders an Indien, wie es vor tausend, zweitansend, mag sein dreitausend Jahren war; sie denken an das Indien von heute. Und wiederum, wenn sie an das Indien von heute denken, so erinnern sie sich hauptsächlich an das Indien von Calcutta, Bombay oder Madras, an das Indien in der Stadt. Ich blicke auf das Indien der Dorfgemeinden, das wahre Indien der Inder.

Was ich Ihnen nun zu zeigen wünsche, ich meine besonders die Kandidaten für den indischen Civildienst, ist dass dieses Indien von vor tausend, zweitausend oder dreitausend Jahren, ja auch das Indien von heute, wenn man es nur an der rechten Stelle zu suchen versteht, voll ist von Problemen, deren Lösung uns alle angeht, sogar uns in diesem Europa des neunzehnten Jahrhunderts.

Wenn Sie sich in England eine gewisse Vorliebe für diesen und jenen Gegenstand angeeignet haben, so werden Sie in Indien überreiche Gelegenheit finden, derselben nachzugehen, und jeder, der es gelernt hat, ein Interesse zu empfinden an irgend einem der großen Probleme, welche die besten Denker und Arbeiter in der Heimat beschäftigen, braucht sieher nicht davor zu bangen, dass Indien ein geistiges Exil für ihn sein werde.

Wenn Sie einen Hang zur Geologie haben. Sie werden Arbeit finden vom Himâlaya bis Ceylon.

Wenn Sie die Botanik lieben, die Flora dort ist reich genng für viele Hookers.

Wenn Sie Zoologen sind, so denken Sie an Hacekel<sup>1</sup>, der gerade in diesem Augenblick die indischen Wälder durchstreift und in den indischen Meeren fischt, und dem sein Aufenthalt in Indien die Verwirklichung des sehönsten Traumes seines Lebens scheint.

Wenn Sie sieh für die Ethnologie interessieren, Indien ist einem lebendigen ethnologischen Museum zu vergleichen.

Wenn Sie der Archäologie ergeben sind, wenn Sie jemals der Öffuung eines Grabhügels in England beigewohnt haben, und das Eutzücken kennen, eine Spange oder ein Messer oder einen Feuerstein in einem Schutthaufen zu finden, so lesen Sie nur »General Cunningham's Annual Reports of the Archaeo-

logical Survey of India«, und Sie werden mit Ungeduld auf die Zeit warten, wo Sie selbst Ihren Spaten in die Hand nehmen und die alten Vihâras oder Klöster, welche die buddhistischen Monarchen Indiens einst erbaut haben, ans Tageslicht fördern können.

Wenn Sie jemals Ihre Unterhaltung darin gefunden haben, Münzen zu sammeln, nun, der Boden Indiens ist überreich an Münzen persischen, earischen, thraeisehen, parthisehen, griechischen, macedonischen, römischen und mohammedanischen Ursprungs. Als Warren Hastings General-Statthalter war, wurde am Ufer eines Flusses in der Provinz Benares ein irdener Topf gefunden, welcher 172 Gold-Dareiken 3 enthielt. Warren Hastings glaubte seinen Gebietern das reichste Geschenk zu machen, das er jemals imstande sein möchte ihnen darzubieten, wenn er jene alten Münzen dem Hofe der Direktoren überreichte. Es heißt, die Münzen wanderten in den Schmelztiegel. Auf alle Fälle waren sie verschwunden, als Warren Hastings nach England zurückkehrte. Es steht bei Ihnen, dem Wiederansbruch eines solehen Vandalismus vorzubeugen.

In einer der letzten Nummern des "Asiatie Journal of Bengal 4 « können Sie von der Entdeckung eines Schatzes lesen, der fast so reich ist an Gold wie einige der von Dr. Schliemann eröffneten Gräber zu Mykenae und, wie ich hinzufügen möchte, vielleicht nicht ganz außer Zusammenhang steht mit einigen der zu Mykenae aufgefundenen Schätze; und doch hat kaum jemand in England 5 davon Notiz genommen!

Das Studinm der Mythologie hat einen gänzlich neuen Charakter angenommen und verdankt denselben hauptsächlich dem Lichte, welches von der alten vedischen Mythologie Indiens ausgegangen ist. Doch wenn auch der Grundstein zu einer wahren Wissenschaft der Mythologie gelegt worden ist. so muss doch alles Einzelne erst ausgearbeitet werden, und könnte nirgends besser ausgearbeitet werden, als in Indien.

Selbst das Studium der Fabeln verdankt sein neues Leben diesem Lande, von welchem aus die verschiedenen Wanderungen derselben zu verschiedenen Zeiten und durch verschiedene Kanäle von Osten nach Westen 6 verfolgt worden sind. Man weiß jetzt, dass der Buddhismus die Hauptquelle unserer Legenden und Parabeln gewesen ist. Aber auch hier warten noch viele Probleme auf ihre Lösung. Man denke z. B. an die Anspielung 7 auf die Fabel vom Esel in der Löwenhaut, welche in Platos Cratylus vorkommt. Wurde dieselbe vom Osten entlehnt? Oder nehmen wir die Fabel von dem Wiesel, welches von Aphrodite in eine Frau verwandelt wurde, die sich beim Anblick einer Maus nicht enthalten konnte, auf diese loszuspringen. Auch dies ist höchst wahrscheinlich eine Sanskrit-Fabel; aber wie konnte sie dann früh genug nach Griechenland gebracht werden, um in einer der Komödien des Strattis, um 400 v. Chr. 8, zu erseheinen? Auch hier ist noch Arbeit in Überfluss vorhanden.

Wir können selbst noch weiter in das Altertum zurückgehen, und werden doch merkwürdige Übereinstimmungen zwischen den Legenden Indiens und den Legenden des Westens finden, ohne dass wir bis jetzt fähig sind zu sagen, wie dieselben gewandert sind, ob von Osten nach Westen oder von Westen nach Osten. Dass zur Zeit Salomo's gewisse Verkehrswege zwischen Indien und Syrien und Palästina eröffnet waren, ist, glaube ich, außer Zweifel gestellt durch gewisse Sanskritwörter, welche in der Bibel als die Namen bestimmter Exportartikel aus Ophir erscheinen, solcher Artikel wie Elfenbein, Affen, Pfauen und Sandelholz, welche in dieser Zusammenstellung ans keinem anderen Lande als aus Indien ausgeführt werden konnten 9. Auch ist durchaus kein Grund zu der Annahme vorhanden, dass der Handelsverkehr zwischen Indien, dem persischen Busen, dem Roten und dem Mittelländischen Meere jemals vollständig unterbrochen war, selbst zu der Zeit, wo das Buch der Könige nach der allgemeinen Vermutnug geschrieben ist.

Nun erinnern Sie sich an das Urteil Salomo's, welches immer als ein Beweis großer juristischer Weisheit unter den Juden bewundert worden ist <sup>10</sup>. 1ch muss gestehen, dass ich, der ich keinen juristischen Sinn habe, niemals einen gewissen

Schander unterdrücken konnte, wenn ich die Entscheidung Salomos las: »Teilet das lebendige Kind in zwei Teile, und gebet dieser die Hälfte, und jener die Hälfte. «

Lassen Sic sich jetzt dieselbe Geschichte erzählen, wie sie von den Buddhisten überliefert wird, deren heiliger Kanon voll ist von dergleichen Legenden und Parabeln. Im Kanjur, der tibetischen Übersetzung des buddhistischen Tripitaka, Iesen wir ebenfalls von zwei Franen, welche beide die Mutterschaft desselben Kindes beauspruchten. Der König, nachdem er lange Zeit ihre Streitreden angehört hatte, gab es als hoffnungslos auf, zu entscheiden, welches die wirkliche Mutter sei. Hierauf trat Visäkhâ vor und sagte: »Was nützt es, diese Weiber die Kreuz und Quer zu befragen? Lass sie den Knaben nehmen und es unter sich abmachen.« Darauf fielen beide Frauen über das Kind her, und als ihr Kampf heftig wurde, ward das Kind verletzt und fing an zu schreien. Da ließ eine von ihnen es gehen, weil sie es nicht ertragen konnte, das Kind schreien zu hören.

Dies entschied die Frage. Der König gab das Kind der wahren Mutter und ließ die andere mit einer Rute schlagen.

Dies scheint mir, wenn nicht die ursprünglichere, so doch die natürlichere Form der Geschichte — welche eine tiefere Kenntnis der menschlichen Natur und mehr Weisheit zeigt als selbst die Weisheit Salomonis 11.

Viele von Ihnen haben nicht nur Sprachen, sondern auch Sprachwissenschaft studiert, und giebt es ein Land, in welchem einige der wichtigsten Probleme dieser Wissenschaft, wie z. B. das Wachstnm und der Verfall der Dialekte, oder die mögliche Mischung der Sprachen mit Rücksicht nicht nur auf die Wörter, sondern auch auf die grammatikalischen Elemente, mit größerem Vorteil studiert werden kann, als unter den arischen, dravidischen und Munda-Einwohnern von Indien, wie sie in Berührung treten mit ihren verschiedenen Besiegern und Eroberern, den Griechen, den Yueh-chi, den Arabern, den Persern, den Mongolen, und zuletzt den Engländern?

Wiederum, wenn Sie des Rechtes beflissen sind, giebt es eine Rechtsgeschichte in Indien zu erforschen, die sehr verschieden ist von allem, was wir von der Geschichte des Rechts in Griechenland, Rom und Deutschland wissen, und doch sowohl durch ihre Abweichungen wie durch ihre Übereinstimmungen reich ist an Winken für den Forscher der vergleichenden Jurisprudenz. Jedes Jahr wird neues Material entdeckt, wie z. B. die sogenannten Dharma- oder Samayâkârika-Sûtras, welche für die späteren metrischen Gesetzbücher, wie die berühmten Gesetze des Manu, den Stoff geboten haben. Was einst der Codex der Gesetze des Manu hieß, und ohne Bedenken in das Jahr 1200 oder wenigstens 500 v. Chr. versetzt wurde, wird jetzt mit Zögern vielleicht in das vierte Jahrhundert n. Chr. gesetzt, und weder ein Codex, noch ein Codex der Gesetze, am allerwenigsten der Codex der Gesetze des Manu genannt.

Wenn Sie gelernt haben, den Wert neuerer Untersuchungen über die Vorzustände jedes Rechts, namentlich die Gründung und die Entwickelnng der einfachsten politischen Gemeinschaften, zu schätzen — und nirgends hätten Sie dazu bessere Gelegenheit haben können als hier in Cambridge — so werden Sie in den noch existierenden Dorfeinrichtungen von Indien ein Feld der Untersuchung vor sich ausgebreitet finden, welches eine sorgsame Thätigkeit reichlich belohnen wird.

Und nehmen Sie das, was uns, ob wir es nun bekennen oder verleugnen, in diesem Leben mehr am Herzen liegt als alles andere, ja was oft denjenigen, die es verleugnen, weit mehr am Herzen liegt als denjenigen, die es bekennen, nehmen Sie das, was alle unsere Thaten und Gedanken und Hoffnungen trägt, durchdringt und leitet — ohne das es weder eine Dorfgemeinde noch ein Kaiserreich geben kann, weder Sitte noch Gesetz, weder Recht noch Unrecht — nehmen Sie das, was nächst der Sprache am schärfsten die specifische und beständige Grenze zwischen Mensch und Tier abgesteckt hat — was allein das Leben möglich und erträglich gemacht hat, und was, wie es die tiefste, wenn auch oft verborgene Triebfeder des individuellen Lebens, so auch die Grundlage alles nationalen Lebens ist — die Geschichte aller Geschichte und doch das Mysterium aller Mysterien — nehmen Sie die Religion: wo können Sie

ihren wahren Ursprung, ihre natürliche Entwickelung und ihren unvermeidlichen Verfall besser studieren als in Indien, der Heimat des Brahmanismus, der Geburtsstätte des Buddhismns und des Zufluchtsortes des Zoroastrianismus, selbst jetzt noch die Mutter neuer abergläubischer Lehren — und warum nicht in Zukunft das wiedergeborene Kind des reinsten Glaubens, wenn es nur erst gereinigt ist von dem Staub von neunzehn Jahrhunderten?

Überall werden Sie sich in Indien zwischen einer unermesslichen Vergangenheit und unermesslichen Zukunft finden mit Gelegenheiten, wie sie Ihnen die alte Welt nur selten, wenn überhaupt jemals, bieten kann. Nehmen Sie einige von den brennenden Fragen des Tages - die Fragen des Volksunterrichts, des höheren Unterrichts, der parlamentarisehen Vertretung, der Gesetzescodification, die Finanz-, die Auswanderungs-, die Armengesetzfrage - und haben Sie nur irgend etwas zu lehren und zu versuchen, oder zu beobachten und zu lernen: Indien wird Ihnen ein Versuchsfeld liefern, wie es sonst nirgends existiert. Ja sogar jenes Sanskrit, dessen Studium auf den ersten Anblick so langueilig und unnütz erscheinen mag, wird Ihnen, wenn Sie es nur weiter treiben, wie Sie es hier zu Cambridge besser als sonst irgendwo thun können, große Litteratursehiehten eröffnen, welche bis jetzt fast unbekannt und unerforscht geblieben sind, und Ihnen eine Einsicht gestatten in eine Schatzkammer von Gedanken, tiefer, als Sic solche zuvor gekannt, und reich an Lehren, welche die innigsten Sympathien des menschliehen Herzens wach rufen.

Verlassen Sie sich darauf, wenn Sie sich nur Muße verschaffen können, wird Ihnen Indien für Ihre Mußestunden reichliche Arbeit liefern.

Indien ist nicht, wie man denken könnte, ein fernes, seltsames, oder auch nur ein sonderbares Land. Indien gehört für die Zukunft zu Europa, es hat seine Stelle in der indo-europäischen Welt, es hat seine Stelle in unserer eigenen Geschichte und in dem, was das eigentliche Leben der Geschichte ausmacht, in der Geschichte des menschlichen Geistes.

Sie wissen, dass ein Teil des besten Talents und edelsten Genies unseres Zeitalters auf das Studium der Entwickelung der äußeren oder materiellen Welt gerichtet ist, auf die Bildung der Erde, das erste Erscheinen lebendiger Zellen, die Kombination und Differenzierung derselben, bis herauf zum Anbeginn des organischen Lebens und seinem stetigen Fortschritt von den niedrigsten zu den höchsten Stufen. Giebt es nun nicht auch eine innere und intellektuelle Welt, welche in ihrer historischen Entwickelung studiert werden muss, von dem ersten Erscheinen der prädikativen und demonstrativen Wurzeln, der Kombination und Differenzierung derselben bis herauf zum Anbeginn des verständigen Denkens, von den niedrigsten bis zu den höchsten Stufen? Und in jenem Studium der Geschichte des menschlichen Geistes, in jenem Studium unseres Selbst, unseres wahren Selbst, nimmt Indien einen von keinem andern Lande übertroffenen Platz ein. Welche Sphäre des menschlichen Geistes Sie nur immer zu Ihrem Specialstudium erwählen, sei es die Sprache oder die Religion oder die Mythologie oder die Philosophie, seien es die Gesetze oder die Sitten, primitive Kunst oder primitive Wissenschaft, überall, Sie mögen wollen oder nicht, müssen Sie nach Indien gehen, weil einige der sehätzbarsten und lehrreichsten Materialien zur Geschiehte der Menschheit in Indien, und nur in Indien, aufbewahrt liegen.

Und während ich mieh so bemühe, denjenigen, welche ihr Schicksal bald in Indien versuchen werden, die wahre Stellung zu erklären, welche dies Land in der Weltgeschichte einnimmt oder einnehmen sollte, kann ich vielleicht zu gleicher Zeit an das Wohlwollen anderer Mitglieder dieser Universität appellieren, indem ich ihnen zeige, wie unvollkommen unsere Kenntnis der Weltgeschichte, unsere Einsicht in die Entwickelung des menschlichen Geistes immer bleiben muss, wenn wir unseren Horizont auf die Griechen und Römer, Sachsen und Kelten, mit einem verschwommenen Hintergrund von Palästina. Ägypten und Babylon beschränken, und dabei unsere nächsten geistigen Verwandten außer Acht lassen, die Arier Indiens, die Bildner der wunderbarsten Sprache, des Sanskrit, unsere

Mitarbeiter im Anfbau unserer Grundvorstellungen, die Väter der natürlichsten der Naturreligionen, die Schöpfer der durchsiehtigsten der Mythologien, die Erfinder der scharfsinnigsten Philosophie und die Geber der ausführlichsten Gesetze.

Es giebt viele Dinge, welche wir in einer liberalen Erziehung für wesentlich halten, ganze Kapitel der Geschichte, welche wir auf unseren Schulen und Universitäten lehren, die sich nicht einen Augenblick mit dem auf Indien bezüglichen Kapitel vergleichen lassen, wenn es nur richtig verstanden und unbefangen erklärt wird.

In unserer Zeit, wo das Studium der Geschichte beinahe eine Unmöglichkeit zu werden droht - so groß ist die Masse von Details, welche die Geschichtsschreiber in den Archiven sammeln und in Monographien vor uns ausgießen - scheint es mir mehr als je die Pflicht des wahren Geschichtsschreibers zu sein, das wirkliche Verhältnis der Dinge aufzufinden, seinen Stoff nach den strengsten Regeln der künstlerischen Perspektive anzuordnen, und alles dasjenige vollständig außer Acht zu lassen, was wir bei unserem eigenen Durchgang über die geschichtliche Bühne der Welt nicht zu wissen verpflichtet sind. Es ist diese Fähigkeit, das zu entdecken, was wirklich wichtig ist, die den wahren Geschichtsschreiber von dem bloßen Geschichtenschreiber unterscheidet, in dessen Augen alles wichtig ist, besonders wenn er es selbst entdeckt hat. Ich denke, es war Friedrich der Große, welcher nach einem wahren Geschichtsschreiber seiner Regierung seufzte und sich bitter darüber beklagte, dass diejenigen, welche die Geschichte Preußens schrieben, niemals vergaßen, die Knöpfe seiner Uniform zu beschreiben. Und vermutlich dachte Carlyle an historische Werke dieser Art, als er sagte, er sei durch sie alle hindurchgewatet, aber nichts sollte ihn jemals dazu bewegen, auch nur ihre Namen und Titel der Nachwelt zu überliefern. Und doch wie vieles ist selbst in Carlyle's Geschichte, was man ohne Schaden der Vergessenheit überliefern könnte!

Warum brauchen wir die Geschichte zu kennen? Warum bildet die Geschichte einen anerkanuten Teil unserer liberalen

Erziehung? Einfach darum, weil wir alle ohne Ausnahme verpflichtet sind zu wissen, wie wir zu dem kamen, was wir sind, damit nicht jede Generation wiederum von demselben Punkt auszugehen und über denselben Boden zu stolpern braucht, sondern damit sie Nutzen ziehe ans der Erfahrung derjenigen, welche vor ihr da waren, und höheren und edleren Zielen zuschreite. So wie ein Kind, wenn es heranwächst, seinen Vater oder Großvater fragt, wer das Haus gebaut hat, in welchem sie leben, oder wer das Feld urbar gemacht hat, welches ihnen Nahrung giebt, so fragen wir den Historiker, woher wir gekommen und wie wir in den Besitz dessen gekommen sind, was wir unser Eigentum nennen. Die Geschiehte mag uns nachher noch viele nützliche und unterhaltende Dinge mitteilen; sie mag zu uns plaudern wie die Mutter oder die Großmutter zum Kinde; aber zu allererst belehre sie uns über nnsere eigene Vergangenheit, unsere Herkunft und nusere Vorfahren.

Unsere geistigen Vorfahren sind nun in erster Reihe die Juden, die Griechen, die Römer und die Sachsen, und wir hier in Europa sollten niemand gebildet oder aufgeklärt nennen, der nicht wüsste, was er seinen geistigen Vorfahren in Palästina, Griechenland, Rom und Dentschland schuldig ist. Die ganze vergangene Geschichte der Welt würde für ihn eine Finsternis sein, und da er nicht wüsste, was diejenigen, die vor ihm kamen, für ihn gethan haben, würde ihm mutmaßlich wenig daran liegen, etwas für diejenigen zu thun, die nach ihm kommen sollen. Das Leben wäre für ihn eine Kette von Sand, während es eine Art von elektrischer Kette sein soll, die unsere Herzen schlagen und zittern macht sowohl bei den ältesten Gedanken der Vergangenheit als bei den fernsten Hoffnungen der Znkunft.

Lassen Sie uns mit unserer Religion anfangen. Niemand kann auch nur die historische Möglichkeit der christlichen Religion verstehen, ohne etwas von der jüdischen Rasse zu wissen, was besonders aus dem alten Testament erlernt werden muss. Und um das wahre Verhältnis der Juden zu den andern Völkern der alten Welt zu würdigen, und um zu verstehen, welche Ideen in besonderer Art ihr Eigentum waren, und welche Ideen sie mit den anderen Gliedern der semitischen Rasse gemeinsam hatten, oder welche moralischen und religiösen Impulse sie ans ihrer historischen Berührung mit den anderen Nationen des Altertums empfingen, ist es durchaus notwendig, dass wir der Geschichte von Babylon, Ninive, Phönicien und Persien einige Aufmerksamkeit schenken. Dies mögen entlegene Länder und vergessene Völker zu sein scheinen, und manche könnten sich geneigt fühlen zu sagen: Dasset die Toten ihre Toten begraben; was kümmern uns diese Munien?« Und doch ist der wunderbare Zusammenhang der Geschichte von der Art, dass ich Ihnen leicht viele Dinge zeigen könnte, die wir, selbst wir, die wir hier versammelt sind, aus Babylon, Ninive, Ägypten, Phönicien und Persien überkommen haben.

Jeder, der eine Uhr trägt, verdankt den Babyloniern die Einteilung der Stunde in sechzig Minuten. Dies mag eine sehr schlechte Einteilung sein, aber wie sie auch sein mag, sie kam zu uns von den Gricchen und Römern, und sie kam zu diesen von den Babyloniern. Das Sexagesimalsystem ist eigentümlich babylonisch. Hipparchos entnahm es um 150 v. Chr. von den Babyloniern, Ptolemaens, 150 n. Chr., gab ihm eine weitere Verbreitung, und als die Franzosch sonst alles decimirten, hatten sie doch Respekt vor den Zifferblättern unserer Uhren und ließen sie mit ihren sechzig Minuten unangetastet.

Jeder, der einen Brief schreibt, verdankt sein Alphabet den Römern und Griechen: die Griechen verdankten das ihrige den Phöniciern, und die Phönicier lernten es in Ägypten. Es mag ein sehr unvollkommenes Alphabet sein, wie Ihnen alle Phonetiker sagen werden: aber wie cs anch sein mag und gewesen ist, wir verdanken es den alten Phöniciern und Ägyptern, und in jedem Brief, den wir schreiben, liegt die Mumie eines alten ägyptischen Hieroglyphen gebettet.

Was verdanken wir den Persern? Es scheint nicht viel zu sein, denn sie waren kein sehr erfinderisches Volk, und was sie wussten, hatten sie größtenteils von ihren Nachbaren, den Babyloniern und Assyrern, gelernt. Und dennoch sind wir ihnen etwas

schuldig. Erstens sind wir ihnen ein großes Maß von Dankbarkeit dafür schuldig, dass sie sieh von den Griechen haben sehlagen lassen; denn denken Sie, was aus der Welt geworden wäre, wenn die Perser die Griechen bei Marathon besiegt und den Genius des alten Griechenlands in Fesseln gelegt, das bedeutet vernichtet hätten. Indessen mag dies eher ein unfreiwilliger Beitrag zum Fortschritt der Menschheit genannt werden, und ich erwähne es nur, um zu zeigen, mit wie genaner Not nicht nur die Griechen und die Römer, sondern auch die Sachsen und Angelsachsen der Gefahr entgangen sind, Parsis oder Feneranbeter zu werden.

Aber ieh kann wenigstens eine freiwillige Gabe nennen, welche aus Persien zu uns gekommen ist, und das ist das Verhältnis des Silbers zum Golde in unserer bimetallischen Währung. Dies Verhältnis wurde ohne Zweifel zuerst in Babylonien bestimmt, aber es erhielt seine praktische und historische Bedentung im persischen Reiche, und verbreitete sieh von dort nach den griechischen Colonien in Asien, und von da nach Europa. wo es sieh mit geringer Veränderung bis zum heutigen Tage erhalten hat.

Ein Talent <sup>12</sup> wurde in sechzig Minen eingeteilt, eine Mine in seehzig Sekel. Hier haben wir wieder das babylonische Sexagesimalsystem, ein System, welches, wie ich glaube, seinen Ursprung und seine Beliebtheit dem Umstande verdankt, dass seehzig die größte Anzahl von Divisoren hat. Die griechische Übersetzung von Sekel ist Stater, und ein athenischer Goldstater war wie ein persischer Goldstater bis herab zu den Zeiten des Crösus, Darius und Alexander der sechzigste Teil einer Gold-Mine, also nicht sehr verschieden vom englischen Sovereign. Das Verhältnis von Silber zu Gold wurde bestimmt als 13 oder 13½ zu 1, und wenn das Gewicht eines Silbersekels wie 13 zu 10 gemacht würde, so würde eine solche Münze beinahe genan dem englischen Florin <sup>13</sup> entsprechen. Ein halber Silbersekel war eine Drachme, und dies war daher die wahre Vorgängerin des Shillings.

Sie können wiederum sagen, dass ein jeder Versneh, den

relativen Wert von Silber und Gold zu bestimmen, ein großer Fehlgriff ist und immer gewesen ist. Dies zeigt uns jedoch, wie enge die Welt zusammenhäugt, und wie wir im Guten und im Bösen das, was wir sind, weniger durch uns selbst sind, als durch die Arbeit und Mühe derjenigen, die vor uns kamen, worans auch immer das Blut in ihren Adern oder die Knochen in ihren Schädeln bestanden haben mögen.

Und wenn es mit Bezng auf die Religion wahr ist, dass niemand sie verstehen und ihre volle Bedeutung würdigen kann, ohne ihren Ursprung und ihre Entwickelung zu kennen, d. h. olme etwas von dem zu wissen, was die Keilinschriften von Mesopotamien, die hieroglyphischen und hieratischen Texte von Ägypten und die historischen Denkmäler von Phönicien und Persien uns allein offenbaren können, so ist dies ebenso wahr mit Bezng auf die anderen Elemente, welche den Inbegriff unseres geistigen Lebens ansmachen. Wenn wir jüdisch oder semitisch in unserer Religion sind, so sind wir griechisch in unserer Philosophie, römisch in unserem Staatsleben und säehsisch in unserer Moral, und darans folgt, dass eine Kenntnis der Geschichte der Griechen. Römer und Sachsen, oder des Stromes der Civilisation von Griechenland nach Italien und durch Deutschland nach diesen Inseln ein wesentliches Element der sogenannten liberalen, d. i. gesehichtlichen und vernünftigen Erziehnug bildet.

Aber man könnte sagen: Dies mag nun genug sein. Wir wollen unter allen Umständen das wissen, was wissenswert ist von unseren wirklichen geistigen Vorfahren in den großen historischen Weltreichen: wir wollen dankbar sein für alles, was wir von den Ägyptern, Babyloniern, Phönieiern, Jnden, Griechen, Römern und Sachsen ererbt haben. Aber warum sollen wir Indien dazn nehmen? Warum eine neue Last zu dem hinzufügen, was jedermann schon zu tragen hat, ehe er sich ordentlich gebildet nennen kann? Was haben wir von den dunkeln Mensehen, die am Indus und am Ganges wohnen, geerbt, um ihre Königsnamen und Jahreszahlen und Thaten in die Tafeln unseres bereits überbürdeten Gedächtnisses einzureihen?

In dieser Klage liegt etwas von Berechtigung. Die alten Bewohner Indiens sind nicht unsere geistigen Vorfahren auf demselben geraden Wege, wie es die Juden, Griechen, Römer und Sachsen sind; aber sie stellen nichtsdestoweniger einen Seitenzweig jener Familie vor, zu welcher wir unserer Sprache, d. i. unserem Denken nach, gehören, und ihre historischen Erinnerungen reichen in mancher Hinsicht so weit über alle anderen Erinnerungen hinans und sind uns in so vollkommenen und so lesbaren Dokumenten erhalten, dass wir ans ihnen Lehren ziehen können, welche wir sonst nirgends finden, und durch sie in den Stand gesetzt werden, fehlende Glieder in der Kette unserer geistigen Ahnenreihe zu ergänzen, die viel wichtiger sind, als jenes — übrigens sehr entbehrliche — fehlende Mittelglied zwischen Affe und Mensch.

Ich rede noch nicht von der Litteratur Indiens, sondern von etwas weit älterem, der Sprache Indiens oder dem Sanskrit. Niemand denkt heute noch daran, dass das Sanskrit die gemeinsame Quelle des Griechischen. Lateinischen und Angelsächsischen sein könnte. Dies wurde früher gesagt; aber es ist lange gezeigt worden, dass das Sanskrit uur ein Seitenzweig desselben Stammes ist, welchem Griechisch, Lateinisch und Angelsächsisch entspringen, und nicht nur diese, sondern alle germanischen, alle keltischen, alle slavischen Sprachen, ja auch die Sprachen von Persien und Armenien.

Was ist es also, das dem Sanskrit Auspruch auf uusere Aufmerksamkeit und seine hohe Wichtigkeit in den Augen des Historikers verleiht?

Zunächst seine Altertümlichkeit; deun wir kennen das Sanskrit aus einer früheren Periode, als das Griechische. Was aber viel wichtiger ist, als seine rein historische Altertümlichkeit, ist der altertümliche Zustand der Erhaltung, in welchem jene indogermanische Sprache uns überliefert ist <sup>14</sup>. Die Welt hatte Jahrhunderte hindurch das Lateinische nud Griechische gekannt, nud man hatte ohne Zweifel gefühlt, dass eine Art von Ähnlichkeit zwischen beiden bestand. Aber wie war diese Ähnlichkeit zu erklären? Manchmal dachte man, das Lateinische

liefere den Schlüssel zur Bildung eines griechischen Wortes. manchmal schien das Griechische den geheimnisvollen Ursprung eines lateinischen Wortes zu verraten. Später, als man anfing, die alten germanischen Sprachen, wie das Gotische und Angelsächsische, und dazu noch die alten keltischen und slavischen Sprachen zu studieren, konnte man nicht umhin, eine gewisse Familienähnlichkeit unter ihnen allen zu gewahren. Aber wie es kam, dass eine solehe Ähnlichkeit zwischen diesen Sprachen bestand, oder — was viel sehwerer zu erklären ist — dass so durchgreifende Unterschiede zwischen ihnen bestanden, blieb ein Rätsel und gab Anlass zu den willkürlichsten Theorien, von denen die meisten, wie Ihnen bekannt ist, jeder wissenschaftliehen Grundlage entbehren. Sobald aber das Sanskrit in die Mitte dieser Sprachen eintrat, kam Licht und Wärme und gegenseitiges Erkennen. Alle hörten sie auf, sieh fremd zu sein, jede trat freiwillig an ihre rechte Stelle. Das Sanskrit war die älteste Schwester von ihnen allen und konnte von mancherlei erzählen. was die anderen Mitglieder der Familie längst vergessen hatten. Aber auch die anderen Sprachen hatten jede ihre Geschichte zu erzählen, und aus allen ihren Geschiehten mit einander ist ein Kapitel ein menschlichen Geistes zusammengestellt worden. welches in mancher Beziehung wiehtiger für uns ist, als irgend eines der anderen Kapitel, das jüdische, das griechische, das lateinische oder das sächsische.

Der Prozess, durch welchen man in den Besitz jenes alten Kapitels der Geschichte kam, ist ein sehr einfacher. Nehmen Sie die Wörter, welche in derselben Form und mit derselben Bedentung in allen sieben Zweigen der indogermanischen Familie vorkommen, und Sie haben in ihnen die unverfälschtesten und glaubwürdigsten Annalen, in denen Sie die Gedanken unserer wirklichen Vorfahren lesen können, ehe dieselben Hindus oder Perser oder Griechen oder Römer oder Kelten oder Germanen oder Slaven wurden. Einige von diesen alten Urkunden können freilich in einem oder dem anderen von den sieben Zweigen der indogermanischen Familie verloren sein; aber selbst in diesem Falle, wenn sie nur in sechs oder fünf oder

vier oder drei oder auch nur zwei ihrer ursprünglichen Zweige vorgefunden werden, bleibt die Wahrscheinlichkeit - wir müssten denn eine spätere historische Berührung zwischen den betreffenden Sprachen nachweisen können - dass diese Wörter vor der großen indogermanischen Sprachtrennung existierten. Finden wir im Sanskrit agni und im Lateinischen ignis beide in der Bedeutung Fener, so dürfen wir sieher schließen, dass das Fener den ungeteilten Indogermanen bekannt war, selbst wenn sonst nirgend eine Spur derselben Benennung für das Fencr vorhanden wäre. Und warum? Weil nichts daranf hindentet, dass das Lateinische länger mit dem Sanskrit vereinigt blieb, als die übrigen arischen Sprachen, oder dass das Lateinische ein solches Wort aus dem Sanskrit hätte entlehnen können, nachdem diese beiden Sprachen einmal ihr Sonderleben angefangen hatten. Wir haben jedoch das litauische ugnis und das schottische ingle, um zu zeigen, dass die slavisehen und möglicher Weise auch die germanischen Spraehen dasselbe Wort für Feuer kannten, wenn sie es auch zeitig durch andere Wörter ersetzten. Die Wörter sterben ans wie die anderen Dinge, und warum sie auf diesem Boden leben bleiben und auf jenem verwelken und umkommen, ist nicht immer leicht zu sagen. Was ist z.B. in allen romanischen Sprachen aus dem Worte ignis geworden? Es ist verwelkt und umgekommen, wahrscheinlich weil es nach Verlust seiner letzten unbetonten Silbe unbegnem auszusprechen war; und ein anderes Wort, focus, welches im Lateinischen Feuerstelle, Herd, Altar bedeutete, ist an seine Stelle getreten.

Gesetzt wir wünschten zu wissen, ob die alten Indogermanen vor ihrer Trennung die Mans kannten, so brauchten wir nur die wichtigsten indogermanischen Wörterbücher zu befragen, und wir würden im Sanskrit mish finden, im Griechischen  $\mu \tilde{\nu} s$ , im Altslavischen  $my \tilde{s} e$ , im Althoehdeutschen mis, und dies würde uns in den Stand setzen zu sagen: Zu einer Zeit, die so fern von uns liegt, dass wir uns geneigt fühlen, sie lieber nach der indischen als nach unserer eigenen Chronologie zu messen, war die Maus bekannt, d. i. als eigene Species

benannt, aufgefasst und anerkannt, so dass sie mit keinem anderen Tiere verwechselt werden konnte.

Und wenn wir fragen wollten, ob der Feind der Mans, die Katze, zu derselben fernen Zeit bekannt war, würden wir berechtigt sein, mit einem entschiedenen Nein zu antworten. Die Katze heißt im Sanskrit mårgåra und vidåla. Im Gricchischen und Lateinischen bedeuteten die Wörter, die gewöhnlich als die Namen der Katze angegeben werden, zaken und alkovoos, mustella und feles, ursprünglich nicht die zahme Katze, sondern das Wiesel oder den Marder. Der Name für die wirkliche Katze war im Griechischen zarra und im Lateinischen catus, und diese Wörter haben die Benchnungen für die Katze in allen germanischen, slavischen und keltischen Sprachen geliefert. Das Tier selbst kam, soviel wir bis jetzt wissen, ans Ägypten. wo es Jahrhunderte hindnrch angebetet und gezähmt gewesen war: und da seine Anknuft vermutlich in das vierte Jahrhundert n. Chr. fällt, begreifen wir wohl, dass kein gemeinsamer Name für die Katze bestanden haben kann, als die Indogermanen sich trennten 15.

Anf diese Weise kann ein mehr oder weniger vollständiges Bild von dem Stande der Civilisation, welcher der indogermanischen Trennung vorherging, hergestellt werden, und ist hergestellt worden, wie ein Mosaikbild aus den Fragmenten alter Steine zusammengesetzt wird; und ich zweifle, ob wir bei der Zurückverfolgung der Geschichte des mensehlichen Geistes je eine tiefere Sehieht erreichen werden, als die, welche uns durch die konvergirenden Strahlen der versehiedenen indogermanischen Sprachen aufgedeckt wird.

Und dies ist nicht alles: denn selbst jene urindogermanische Sprache, wie sie aus den in Indien. Griechenland, Italien und Deutschland zerstreuten Trümmern wieder aufgebaut worden ist, bildet sieherlich das Resultat eines langen, langen Gedankenprozesses. Wir schreeken vor ehronologischen Begrenzungen zurück, wenn wir in so ferne Lebensperioden blieken. Aber da wir sehon 1500 v. Chr. das Sanskrit als eine vollkommene litterarische, vom Griechischen und Lateinischen total verschiedene

Sprache vorfinden, wo können dann jene Ströme des Sanskrit, Gricchischen und Lateinischen zusammentreffen, wenn wir sie bis zu ihrer gemeinsamen Quelle zurückverfolgen? Und dann. wenn wir diesen mächtigen nationalen Strömen rückwärts gefolgt sind bis zu ihrem gemeinsamen Ausgangspunkt, selbst dann sieht jene gemeinsame Sprache wie ein Felscu aus, der Jahrtausende hindurch bespült und geglättet ist von der Ebbe und Flut des Gedankens. Wir finden in jener Sprache z. B. ein solches Compositum wie asmi, ich bin, griechisch eine. Was würden andere Sprachen für eine so reine Vorstellung wie ich bin geben? Sie können sagen: ich stehe, oder ich lebe, oder ich wach se, oder ich wende mich; aber uur wenigen Sprachen ist die Fähigkeit verliehen zu sagen: ieh bin. Uns scheiut nichts natürlicher, als das Hilfsverbum ieh bin; aber in Wirklichkeit hat kein Kunstwerk eine größere Arbeit erfordert als dieses Wörtchen ich bin. Und alle diese Arbeit liegt unter der Oberfläche der gemeinsamen indogermanischen Sprache. Es standeu mancherlei Wege offen und wurden auch versucht, um zu einem solchen Compositum wie asmi und zu einer solehen Vorstellung wie ich bin zu gelangen. Aber alle wurden sie aufgegeben, und dieser allein blich übrig und wurde für immer aufbewahrt in allen Sprachen und Dialekten der indogermauischen Familie. In as-mi ist as die Wurzel, und in dem Compositum as-mi ist die prädikative Wurzel as, sein, ausgesagt von mi, ich. Aber keine Sprache konnte jemals eine so lcere, oder wenn Sie wollen, so allgemeine Wurzel wie as, sein, mit einem Male erzeugen. As bedeutete ursprünglich atmen, und davon haben wir asu, Atem, Geist, Leben, desgleiehen as, der Mund, lateinisch ös, öris. Durch beständige Abnutzung musste diese Wurzel as, athmen, erst jegliehes Zeichen ihres ursprünglichen materiellen Charakters verlieren, ehe sie jenen rein abstrakten Sinn des Existirens ohne jede weitere Bestimmung annehmen konnte, welcher den höheren Operationen des Denkens denselben Dienst geleistet hat, den die Null, ebenfalls eine Erfindung des indischen Geistes, in der Arithmetik zu leisten hat. Wer will sagen, wie lange die Reibung gedauert hat,

welche as, atmen, in as, sein, verwandelte? Und selbst eine Wurzel as, atmen, war eine indogermanische, und nicht eine semitische oder turanische Wurzel. Sie besaß eine historische Individualität — sie war das Werk unserer Vorväter und bildet einen Faden, welcher uns in unseren Gedanken und Worten mit denjenigen verbindet, die zuerst für uns dachten, mit denjenigen, die zuerst für uns sprachen, und deren Gedanken und Worte noch von Menschen gedacht und gesprochen werden, die von jenen durch tausende, vielleicht durch hunderttausende von Jahren getrennt sind.

Dies nenne ich Geschichte im wahren Sinne des Wortes, und etwas in der That Wissenswertes und in weit höherem Grade Wissenswertes als die Hofklätschereien und Völkerschlächtereien, welche so viele Seiten unserer Geschichtshandbücher füllen. Und alle diese Studien sind erst in den Anfängen, und wer Lust hat in diesen ältesten historischen Archiven zu arbeiten, wird eine Fülle von Entdeckungen zu machen finden — und doch fragen die Leute, was es nützt, Sanskrit zu lernen?

Wir gewöhnen uns an alles, und hören auf, uns über das zu wundern, was unsere Väter aufgerüttelt und alle ihre herkömmlichen Begriffe wie ein Erdbeben umgeworfen haben würde. Heute lernt jedes Kind in der Schule, dass Englisch eine arische oder indogermanische Sprache ist, dass es zum germanischen Zweige gehört und dass dieser Zweig ebenso wie der italische, griechische, keltische, slavische, iranische und indische von demselben Stamme ausgehet, und dass sie zusammen die große arische oder indogermanische Sprachfamilie bilden.

Aber obgleich dies jetzt in unseren Elementarschulen gelehrt wird, war es vor funfzig Jahren in der That gleichsam die Eröffnung eines neuen Horizontes der geistigen Welt und die Verbreitung eines Gefühls der engsten Brüderlichkeit, welches bewirkte, dass wir uns zu Hause fühlten, wo wir zuvor Fremdlinge gewesen waren, und Millionen sogenannter Barbaren in unser eigenes Fleisch und Blut verwandelte. Dieselbe Sprache sprechen erzeugt eine engere Verbindung als dieselbe Milch

getrunken zu haben, und Sanskrit, die alte Sprache Indiens, ist wesentlich dieselbe Sprache wie Griechich, Lateinisch und Angelsächsisch. Dies ist eine Lection, welche wir ohne ein Studium der indischen Sprache und Litteratur niemals gelernt hätten, und wenn Indien uns weiter niehts gelehrt hätte, hätte es uns doch mehr gelehrt, als jemals irgend eine andere Sprache.

Es ist ganz unterhaltend, freilich anch belehrend, zu lesen, was von den Gelehrten und Philosophen geschrieben wurde, als dieses neue Licht zuerst über die Welt hinaufdämmerte. Sie wollten es nicht haben: sie wollten nicht glanben, dass irgend eine Stammesverwandtschaft zwischen dem Volke von Athen und Rom und den sogenannten Negern von Indien bestehen konnte. Die klassischen Gelehrten verspotteten diese Idee, und ich selbst erinnere mich noch, mit welcher Verachtung zu der Zeit, da ich in Leipzig Student war und Sanskrit zu studieren anfing, jede Bemerkung über Sanskrit oder vergleichende Grammatik von meinen Lehrern, Männern wie Gottfried Hermann, Haupt, Westermann, Stallbaum und anderen aufgenommen wurde. Niemand wurde eine zeitlang so vollständig niedergelacht wie Franz Bopp, als er zuerst seine vergleichende Grammatik des Sanskrit, Zend, Griechischen, Lateinischen und Gotischen veröffentlichte. Alle Hände waren gegen ihn erhoben, und wenn er bei der Vergleichung des Griechischen und Lateinischen mit dem Sanskrit, dem Gotischen, Keltischen, Slavisehen oder Persischen zufällig einmal einen einzigen Accent falsch setzte, wollte das Hohngelächter derjenigen nicht enden, die nichts anßer Griechisch und Lateinisch verstanden, und wahrscheinlich noch ihre griechischen Lexika nachschlugen. um ihrer Accente ganz sicher zu sein. Eher als dass er eine Verwandtschaft zwischen Hindus und Schotten zugab, wollte Dugald Stewart glauben, die ganze Sanskrit-Sprache und die ganze Sanskrit-Litteratur — man bedenke, eine Litteratur, die sich über dreitausend Jahre erstreckt, und umfangreicher ist als die alte Litteratur von Griechenland oder Rom - sei eine Fälschung jener hinterlistigen Priester, der Brahmanen. Ich erinnere mich

auch, dass als ich in Leipzig auf der Schule war - und es war eine sehr gute Schule, mit solchen Lehrern wie Nobbe, Forbiger, Funkhänel und Palm, dazu eine alte Schule, welche sieh rühmen konnte, Leibniz unter ihren früheren Sehülern gehabt zu haben - ieh erinnere mich also, dass einer nuserer Lehrer Dr. Klee' uns an einem Nachmittage, als es zu heiß war eine ernste Arbeit anzufangen, erzählte, es gebe eine Sprache, die in Indien gesproehen werde und wesentlich dieselbe sei mit Griechisch und Lateinisch, ja mit Deutsch und Russisch. Anfangs daehten wir, es sei ein Seherz, aber als wir die Zahlwörter. Pronomina und Verba in parallelen Reihen griechisch, lateinisch und sanskrit an die schwarze Tafel geschrieben sahen, fühlten wir uns Thatsaehen gegenübergestellt, denen wir aus zu beugen hatten. Alle unsere Ideeu von Adam und Eva. und dem Paradiese - und dem Thurm von Babel, und Sem. Ham und Japhet, schienen sich um und um zu drehen, bis man zuletzt jene Bruehstücke aufsammelte und den Versuch machte, sich eine neue Welt aufzuhauen und mit einem neuen historisehen Bewnsstsein zu leben.

Hier werden Sie sehen, weshalb ieh eine gewisse Kenntnis von Indien als den wiehtigen Theil einer liberalen oder historischen Erziehung betrachte. Der Vorstellungskreis der europäisehen Mensehen ist durch unsere Bekanntschaft mit Indien verändert und weit ansgedehnt worden, und wir wissen jetzt, dass wir etwas anderes sind, als wir daehten. Gesetzt die Amerikaner hätten infolge irgend einer Sintflut ihre englische Herkunft vergessen und fänden sieh nach zwei oder dreitansend Jahren im Besitz einer Sprache und einer Reihe von Vorstellungen, welche sie bis zu einer bestimmten Zeit historisch zurückverfolgen könnten, welche aber zu jener Zeit gewissermaßen vom Himmel gefallen schienen, ohne dass es irgend eine Erklärung ihres Ursprunges und ihrer früheren Entwickelung gäbe: was würden sie sagen, wenn ihnen plötzlich die Existenz einer englischen Sprache und Litteratur geoffenbart würde, wie sie im siebzehnten Jahrhundert vorhanden waren, so dass alles, was früher beinahe wunderbar schien, seine Erklärung, und fast jede Frage, die gestellt werden könnte, ihre Beantwortung fände! Nnn, das ist ungefähr dasselbe, was die Entdeckung des Sanskrit für uns bedeutete. Sie hat unserem historischen Bewisstsein eine neue Periode hinzugefügt, und den Erinnerungen unserer Kindheit, welche für immer verschwunden schienen, neues Leben eingehaucht.

Was wir sonst auch immer gewesen sein mögen, es steht jetzt vollkommen fest, dass wir vor vielen tansend Jahren etwas gewesen sind, was sieh noch nicht zu einem Engländer oder einem Sachsen oder einem Griechen oder einem Hindu entwickelt hatte, und doch die Keime des Charakters aller dieser Völker in sich enthielt. Ein seltsames Wesen, mögen Sie sagen. Ja, aber bei alledem ein sehr reales Wesen, und ein Vorfahr dazu, auf den wir lernen müssen stolz zu sein, und dies viel mehr, als wir es auf irgend einen unserer modernen Vorfahren, wie die Normannen, Sachsen, Kelten oder alle die anderen, sein dürfen.

Und dies ist noch nicht alles, was ein Studium des Sanskrit und der übrigen indogermanischen Sprachen für uns gethan hat. Es hat nicht nur unsere Anschanung über den Menschen erweitert und uns gelehrt, Millionen von Fremdlingen und Barbaren als Mitglieder einer Familie zu umfassen, sondern es hat der ganzen alten Geschichte des Menschen eine Realität verliehen, die sie zuvor nie besaß.

Wir sprechen und schreiben ein gutes Teil über Altertümer, und wenn wir in den Besitz einer griechischen Statue oder einer ägyptischen Sphinx oder eines babylonischen Stiers gelangen können, freut sich unser Herz, und wir bauen Museen größer als alle Königspaläste, um die Schätze der Vergangenheit aufzunehmen. Und ganz mit Recht. Aber wissen Sie denn, dass jeder von uns etwas besitzt, was das reichste und wunderbarste Museum von Altertümern genannt werden kann, älter als alle Statuen, Sphinxe oder Stiere? Und wo? Nun, in unserer eigenen Sprache. Wenn ich solche Wörter gebranche wie Vater oder Mutter. Herz oder Thräne, eins, zwei, drei, hier und dort, hantiere ich mit Münzen oder Marken, welche

im Umlauf waren, che es uoch eine einzige griechische Statne, einen einzigen babylonischen Stier, eine einzige ägyptische Sphinx gab. Ja, jeder von uns trägt das reichste und wunderbarste Museum von Altertümern mit sich herum, und wenn er nur weiß, wie er mit diesen Schätzen umzugehen hat, wie er sie reiben und glätten muss, ehe sie ihm wieder ihr Gepräge zeigen, wie sie anzuordnen und zu lesen sind: so werden sie ihm Wunder verkünden, die wunderbarer sind als alle Hieroglyphen und Keilinschriften zusammen. Die Geschichten, welche sie uus erzählt haben, fangen jetzt an, alte Geschichten zu werden. Viele von Ihnen haben sie zuvor gehört. Aber diese Geschichten difrfen nicht aufhören Wunder zu sein, wie so viele Dinge aufhören Wunder zu sein, weil sie sich tagtäglich ereignen. Und denken Sie nicht, dass nichts für Sie zu thun übrig gelassen ist. Noch harren mehr Wunder in der Sprache ihrer Entdeckung, als uns jemals erschlossen sind: ja es giebt kein wie auch immer gewöhnliches Wort. - Sie müssen es nur aus einander zu nehmen verstehen, denn es ist ein geschiekt gearbeitetes Kunstwerk, das vor tansenden von Jahren von dem geschicktesten aller Künstler, dem meuschlichen Geiste, zusammengefügt ist welches nicht Ihre Aufmerksamkeit und Verwunderung in höherem Grade herausfordern wird, als irgend ein Kapitel aus Tausend and Eine Nacht.

Aber ich darf mich nicht von meinem eigentlichen Gegeustande abziehen lassen. Ich möchte es Ihnen nur von vornherein nachdrücklich einprägen, dass die Resultate der Sprachwissenschaft, welche ohne die Hülfe des Sanskrit niemals erreicht worden wären, ein wescutliches Element von dem bilden, was wir eine liberale, d. i. eine historische Bildnug nennen, eine Bildnug, welche den Menschen fähig macht, sich zu orientieren, d. h. seinen Osten, seinen wahren Osten zu finden, und so seine wirkliche Stellung in der Welt zu bestimmen, den Hafen zu erkennen, aus dem der Meusch ausgefahren ist, den Kurs, welchen er genommen, und den Hafen, nach welchem er zu steuern hat.

Wir alle kommen vom Osten; alles das, war wir am meisten

schätzen, ist vom Osten zu uns gekommen, und bei einer Fahrt nach dem Osten sollten nicht nur diejenigen, welche eine orientalische Bildung empfangen haben, sondern jeder, der die Vorteile einer liberalen, d. h. historischen Erziehung genossen hat, fühlen, dass er nach seiner »alten Heimat« geht, die voll ist von Erinnerungen, wenn er sie nur zu lesen vermag.

## Anmerkungen.

<sup>1</sup> Vgl. Haeckel \* Indische Reisebriefe\*. U. Auff. Berlin 1884. C. C. <sup>2</sup> Plinins Vl, 26 erzählt uns, dass zu seiner Zeit der jährliche Abfluss von ungeminztem Gold und Silber nach Indien als Tanschmittel für seine schätzbaren Produkte die ungeheure Höhe von \*fünfhundertfunfzig Millionen Sestertien\* erreichte. Siehe E. Thomas, The Indian Balhara, p. 13.

<sup>3</sup> Cunuingham, im Journal of the Asiatic Society of Bengal, 1881,
 p. 184.
 <sup>4</sup> Siehe J. A. S. B., 1883, p. 55.
 <sup>5</sup> Siehe Exkurs A.

6 Vgl. Selected Essays, vol. l, p. 500, "The Migration of Fables".

Tratylus, 411 A: "Doch da ich die Löwenhaut angelegt habe, darf ieh nicht schwachherzig sein. "Dies kann sich jedoch möglicherweise auf Herkules beziehen, und nicht auf die Fabel vom Esel in der Löwen- oder Tigerhant. Im Hitopadesa wird ein beinahe verhungerter Esel von seinem Herrn in ein Kornfeld geschickt, um dort zu weiden. Um ihn zu schützen, bedeckt er ihn mit einem Tigerfell. Alles geht gut, bis ein Wächter herankommt, welcher sich unter seinem granen Rock versteckt und den Tiger erschießen will. Der Esel, in der Meinung, es sei eine grane Eselin, fängt an zu schreien und wird getötet. Über eine ähnliche Fabel im Aesop siehe Benfey, Pantschatantra, vol. 1, p. 463; M. M. Selected Essays, vol. 1, p. 513.

Siehe Fragmenta Comic. Didot, p. 302; Benfey, l. c. vol. I, p. 374.

<sup>9</sup> Lectures on the Science of Language, vol. I, p. 231 [deutsche Ausg. I, 169].
<sup>10</sup> I. Könige 3, 25.

<sup>11</sup> Vgl. einige ausgezeichnete Bemerkungen über diesen Gegenstand bei Rhys Davids, Buddhist Birth Stories, vol. I. pp. XIII und XLIV. Der treffliche Gelehrte giebt eine andere Fassung der Geschichte nach einer singhalesischen Übersetzung des Gätaka, welche aus dem vierzehnten Jahrhundert stammt, und spricht die Hoffnung aus, dass Dr. Fausböll das Päli-Original bald herausgeben wird.

<sup>12</sup> Siehe Cunningham, J. A. S. B., 1881, pp. 162-168.

<sup>13</sup> Sîm, das persische Wort für Silber, hat auch die Bedeutung ein Dreizehntel, siehe Cunningham, l. c. p. 165.

[14] Man darf wohl sagen, dass das Sanskrit das Flexionsgut, das Griechische den Lantstand des Urindogermanischen am treusten erhalten hat. C. C. 10 15 Siehe Exkurs B.

## Wahrheitssinn der Hindus.

## Zweite Vorlesung.

In meiner ersten Vorlesung habe ich mich bemäht, das Vorurteil zu beseitigen, dass alles in Indien seltsam nnd von dem geistigen Leben, an welches wir in England gewöhnt sind, so verschieden ist, dass die zwanzig oder fünfundzwanzig Jahre, die ein Civilbeamter im Osten zuzubringen hat, ihm oft wie eine Art von Verbannung vorkommen, die er ertragen muss so gnt er kann, die ihn aber vollständig von allen jenen höheren Bestrebungen trennt, welche das Leben in der Heimat angenehm maehen. Dies braueht nicht so zn sein und darf nicht so sein, wenn man erst einmal klar gesehen hat, wie fast ein jedes von den höheren Interessen, welche das Leben hier in England lebenswert machen, ein ebenso ausgedelntes Feld in Indien wie in England findet.

Heute werde ich mit einem anderen Vorurteile zu kämpfen haben, welches sogar noch schädlicher ist, da es eine Art von eisiger Schranke zwischen den Hindus und ihren Herrschern bildet, und alles, was einem Gefühle trener Kameradschaft zwischen beiden gleich käme, vollkommen unmöglich macht.

Dies Vornrteil liegt darin, dass wir auf unseren Aufenthalt in Indien als eine Art von moralischer Verbannung blieken, und die Hindus für eine niedriger stehende Rasse ausehen, welche in ihrem moralischen Charakter total verschieden von uns ist, besonders aber in dem, was gerädezn die Grundlage des englischen Charakters bildet, in der Wahrheitsliebe. Jene Anklage der Unwahrhaftigkeit ist so oft wiederholt worden und wird jetzt so allgemein augenommen, dass der Versuch gegen sie anzukämpfen beinahe eines Don Quixote würdig erscheint.

Ieh kann mir kaum irgend etwas denken, was man mit Sicherheit von allen Bewohnern Indiens aussagen könnte, und ich gestehe, dass ich immer ein gelindes nervöses Zittern empfinde, wenn ich einen Satz lese, der mit den Worten anfängt. »Das indische Volk«, oder »Alle Brahmanen«, oder »Alle Buddhisten«. Was dann folgt, ist fast regelmäßig falsch. Es ist ein größerer Unterschied zwischen einem Afghanen, einem Sikh, einem Hindustaner, einem Bengalesen und einem Draviden, als zwischen einem Engländer, einem Franzosen, einem Deutschen und einem Russen — und doch werden sie alle als Hindus klassificiert und sollen demselben allgemeinen Verdammungsurteil anheimfallen.

Gestatten Sie mir Ihnen vorzulesen, was Sir John Malcolm über die Charakterverschiedenheit sagt, welche von einem jeden, der Angen hat zu beobachten, unter den verschiedenen Rassen beobachtet werden kann, die wir samt und sonders Hindus nennen und samt und sonders als Hindus verdammen. Nachdem er die Bewohner von Bengalen als schwach an Körper und furchtsam an Geist, und die unterhalb Calcutta als die sowohl an Charakter als an änßerer Erscheinung unter unseren indischen Unterthanen am tiefsten stehenden beschrieben hat, fährt er fort 1: »Aber von dem Augenblick an, wo man den Distrikt von Behar betritt, sind die Hindus im Allgemeinen eine Menschenrasse, die sich ebensowohl durch ihre hohe Statur und ihren kräftigen Körperban als durch einige der schönsten Eigenschaften des Geistes anszeichnet. Sie sind tapfer, edel, menschlich, und ihre Wahrheitsliebe ist ebenso angenfällig wie ihr Mut.«

Doch wenn ich mich verpflichtet fühle, gegen den unbedingten Tadel zu protestieren, mit welchem das indische Volk vom Himâlaya bis Ceylon überhäuft worden ist, glauben Sie nicht, dass es darum mein Wunsch oder meine Absicht sei, ein ideales Bild von Indien zu zeichnen, und mit Hinweglassung

aller finsteren Schatten, Ihnen nichts als »Lieblichkeit und Licht« zu geben. Da ich niemals selbst in Indien gewesen bin, kann ich für mich nur das Recht und die Pflicht eines ieden Geschichtsschreibers beanspruchen, nämlich das Recht, soviel Material als möglich zu sammeln, und die Pflicht, dasselbe nach den anerkannten Regeln der historischen Kritik zu sichten. Meine Hauptquellen für die Erkenntnis des Nationalcharakters der Inder in alten Zeiten werden die Werke der griechischen Schriftsteller und die Litteratur der alten Inder selbst bilden. Für spätere Zeiten müssen wir uns auf die Augaben der verschiedenen Eroberer Indiens verlassen, welche nicht immer die mildesten Beurteiler derjenigen sind, die zu beherrschen ihnen schwerer fallen mag, als zu besiegen. Für das letzte Jahrhundert bis auf die Gegenwart werde ich teils an die Autorität derjenigen appellieren, welche nach einem thätigen Leben in Indien und unter den Indern ihre Erfahrungen zu nuserem Nutzen veröffentlicht haben, teils an das Zeugnis einer Anzahl von ausgezeichneten Civilbeamten, und nicht minder von achtbaren Indern, deren persönliche Bekanntschaft ich in England, Frankreich und Deutschland genossen habe.

Da ich mich vorzugsweise an diejenigen zu wenden habe, welche in Zuknuft selbst die Herrscher und Regierer in Indien sein werden, erlauben Sie mir, mit den Ansichten zu beginnen, welche sich einige der ausgezeichnetsten und, ich glanbe, der einsichtsvollsten unter den indischen Civilbeamten der Vergangenheit, über den Punkt, den wir hente verhandeln, nämlich die Wahrheitsliebe oder den Mangel an Wahrheitsliebe unter den Hindus, gebildet und mit Bedacht ausgesprochen haben.

Ich habe den verstorbenen Wilson, nuseren ehemaligen Professor des Sanskrit zu Oxford, lange Jahre gekannt und oft mit tiefem Interesse seinen Erinnerungen aus Indien gelauscht.

Lassen Sie sich vorlesen, was er, Professor Wilson, von seinen einheimischen Freunden, Gefährten und Dienern sagt<sup>2</sup>:

»Ich lebte, sowohl notgedrungen als aus freier Wahl, sehr viel unter den Hindus, und hatte Gelegenheit, mit denselben in

mancherlei Lagen bekannt zu werden, die eine größere Vielseitigkeit der Beobachtung darboten, als sie gewöhnlich Europäern zu teil wird. In der Münze von Calcutta z. B. war ich in täglichem persönlichen Verkehr mit einer großen Anzahl von Handwerkern, Mechanikern und Tagelöhnern, und habe unter denselben stets Lust und Liebe zur Arbeit, Freundlichkeit und Gefälligkeit gegen ihre Vorgesetzten, sowie Bereitschaft gefunden, sich jeder Mühe zu unterziehen, die von ihnen verlangt wurde: Trunk. Unordnung und Widersetzlichkeit kamen unter ihnen nicht vor. Es wäre unwahr, wollte ich sagen, dass es keine Unredlichkeit unter ihnen gab, aber sie war verhältnismäßig selten, ohne Ausnahme geringfügiger Natur, und lange nicht so benuruhigend als die, gegen welche man in den Münzen anderer Länder Vorsichtsmaßregeln ergreifen muss. Die Leute zeigten ein erhebliches Geschick und bereitwillige Gelehrigkeit. Es gab unter ihnen keine unterwürfige Kriecherei, wohl aber die höchste Offenheit, und ich möchte sagen, dass dies einer der häufigsten Züge des indischen Charakters ist, wo Vertrauen ohne Furcht herrscht. Das Volk braucht nur der Stimmung und des guten Willens seiner Vorgesetzten sicher zu sein, und Zurückhaltung und Schüchternheit haben ein Ende, ohne dass der Respekt im mindesten darunter leidet.«

Dann kommt er auf die vielgescholtenen indischen Pandits zu sprechen und sagt: »Die Studien, welche meine Muße beschäftigten, brachten mich mit den Männern der Wissenschaft in Berührung, und bei ihnen fand ich dieselben Tugeuden: Fleiß, Einsicht, Heiterkeit, Freimut, und andere Eigenschaften, die ihrem Berufe eigentümlich sind. Ein sehr allgemeiner Charakterzug dieser Leute, und der Hindus insbesondere, war eine wahrhaft kindliche Einfalt und eine gänzliche Unbekanntschaft mit den Geschäften und Formen des Lebens. Wo dieser Zug verloren war, war es hauptsächlich bei denjenigen, welche lange mit den Europäern vertraut gewesen waren. Unter den Pandits oder den gelehrten Hindus herrschte große Unwissenheit und große Furcht vor dem europäischen Charakter. Es findet in der That nur ein sehr geringer Verkehr zwischen den

Europäern und den gelehrten Hindus statt, und es ist daher nicht zu verwundern, dass gegenseitige Missverständnisse vorkommen.«

Indem er zuletzt von den höheren Klassen in Caleutta und an anderen Orten redet, sagt Professor Wilson, dass er unter denselben »gebildete Manieren, klaren und umfassenden Verstand, Empfindungsfeinheit und Unabhängigkeit der Grundsätze gefunden habe, welche sie in jedem Lande der Welt zu wohlerzogenen Menschen gestempelt hätte«. »Mit einigen von dieser Klasse«, fährt er fort, »schloss ich Freundschaften, welche, wie ich hoffe, bis an das Ende meines Lebens dauern werden.«

Ich habe Professor Wilson oft in den nämlichen, ja sogar in stärkeren Ausdrücken von seinen Freunden in Indien sprechen hören, und seine Korrespondenz mit Ram Comul Sen, dem Großvater von Keshub Chunder Sen, einem sehr orthodoxen, um nicht zu sagen bigotten Hindu, welche neuerdings herausgegeben worden ist, zeigt uns, in welchem vertrauten Verhältnis Engländer und Hindus Ichen können, wenn nur die ersten Schritte dazu auf englischer Seite gemacht werden.

Es giebt noch einen Professor des Sanskrit, auf welchen Ihre Universität wohl stolz sein darf, und welcher über diesen Gegenstand mit weit größerem Rechte spreehen könnte, als ieh es kann. Er wird Ihnen auch sagen, und hat Ihnen ohne Zweifel oft gesagt, dass wenn Sie sieh nur nach Freunden unter den Hindus umsehen wollen, Sie solche finden werden und ihnen tranen dürfen.

Es giebt ein Buch, welches ich seit langen Jahren zu empfehlen pflege, und ein anderes, vor welchem ich die Kandidaten des indischen Civildienstes, die ich in Oxford treffe, immer gewarnt habe, und ich glaube, sowohl mein Rat als auch meine Warnung haben in verschiedenen Fällen die besten Fritchte getragen. Das Buch, welches ich für höchst schädlich ansehe, ja welches nach meiner Ansicht das größte Unheil, welches Indien widerfahren ist, zum Teil mit verschuldet hat, ist Mill's History of British India 3, selbst wenn das darin enthaltene Gift an den Anmerkungen des Professor Wilson ein Gegenmittel

findet. Das Buch, das ich empfehle, und vou dem ich wünschte, dass es, um allgemeiner zugänglich zu werden, in einer billigeren Form veröffentlicht werden möchte, ist Colonel Sleeman's Rambles and Recollections of an Indian Official, herausgegeben 1544, aber ursprünglich geschrieben von 1535—1836.

Mill's Geschichte kennen Sie ohne Zweifel alle, besonders aber die Kandidaten für den indischen Civildienst, denen sie, wie ich sagen zu müssen bedauere, zur Lektüre empfohlen wird, und die darin geprüft werden. Um aber meine nachdrückliche Verurteilung zu begründen, werde ich einige Proben daraus geben müssen:

Mill folgt in seiner Beurteilung des Charakters der Hindus uamentlich Dubois, einem frauzösischen Missionär, und Orme und Buchanan, Tennant und Ward, lauter weder sehr kompetenten noch sehr vorurteilslosen Richtern. Mill 4 jedoch liest aus ihren Werken alles dasjenige aus, was am uugünstigsten ist, uud übergeht die Einsehränkungen, welche selbst diese Schriftsteller bei ihrer allgemeinen Verurteilung der Hindus sieh verpflichtet fühlen zu machen. Er eitirt z. B. als ernst, was man im Scherze 5 gesagt hat, nämlich dass »ein Brahmane ein Ameisennest von Lug und Betrug ist«. Nächst der Anklage auf Unwahrheit wirft Mill den Hindus ihre von ihm sogenannte Prozesssucht vor. Er sehreibt 6: »So oft ihnen der Mut fehlt, eine kühnere Befriedigung ihres Hasses und ihrer Rachsucht zu suchen, findet ihre Bosheit einen Ableiter in dem Kanal der Prozessführung.« Wenn man nicht, wie Mill, unehrenhafte Motive unterlegt, kann man dieselbe Thatsache in folgender ganz verschiedener Weise ausdrücken: »So oft ihr Gewissen und ihre Achtung vor dem Gesetz sie davon abhalten, eine kühnere Befriedigung ihres Hasses und ihrer Rachsucht zu suchen, d. h. nach Dolch oder Gift zu greifen, führt sie ihr Vertrauen auf die englische Gerechtigkeit dazu, an unsere Gerichtshöfe zu appellieren.« Dr. Robertson scheint in seinen Historical Disquisitions concerning India 7 die streitsüchtige Spitzfindigkeit der Hindus eher für ein Zeichen von hoher Bildung als von Barbarei angesehen zu haben: aber er wird von Mill scharf zurechtgewiesen, welcher ihm sagt, dass

"diese Spitzfindigkeit nirgends höher auf die Spitze getrieben werde, als unter den wildesten Irländern«. Dass Gerichtshöfe wie die englischen, bei denen ein Urteilsspruch nicht, wie früher bei den mohammedanischen, durch Geschenke und Bestechungen zu erlangen war, von vornherein viel Anziehungskraft für die Hindus besaß, darf uns nicht überraschen. Aber ist es wirklich wahr, dass die Hindus streitsüchtiger sind als andere Völker? Wenn wir Sir Thomas Munro, den ausgezeichneten Gouverneur von Madras, befragen, sagt er uns ansdrücklich s: "Ieh habe reiche Gelegenheit gehabt, die Hindus in jeder Lage zu beobachten, und ieh kann versichern, dass sie nicht streitsüchtig sind 9.«

Aber Mill geht noch weiter, und an einer Stelle versichert er wirklich seinen Lesern<sup>10</sup>, dass »ein Brahmane einen Mensehen töten darf, sobald es ihm beliebt«. In der That, er sehildert die Hindus als eine so ungeheuerliche, aus allen Lastern zusammengesetzte Masse, dass wie Colonel Vans Kennedy <sup>11</sup> bemerkte, die Gesellschaft nicht hätte zusammenhalten können, wenn sie wirklich nur aus so verworfenem Gesindel bestanden hätte. Auch seheint er die volle Tragweite seiner Bemerkungen nicht zu sehen. Dürfte ein Brahmane, wie Mill sagt, einen Mensehen töten, sobald es ihm beliebt, so würde es sieherlich das stärkste Zeugnis zu ihren Gunsten sein, dass sie kanm jemals von diesem Privilegium Gebrauch machen, um nichts von der Thatsache zu sagen — denn es ist eine Thatsache — dass nach der Statistik die Zahl der Todesurteile in England eins auf 10,000, in Bengalen <sup>12</sup> aber nur eins auf eine Million beträgt.

Sleeman's Rambles sind weniger bekannt als sie es verdienen. Um Ihnen eine Vorstellung von dem Manne zu geben, muss ieh Ihnen einige Auszüge aus dem Buche vorlesen.

Seine Skizzen sind ursprünglich an seine Schwester gerichtet; er sehreibt also an diese:

»Meine liebe Schwester,

Wenn jemand Deine Landsleute in Indien fragte, was während ihres dortigen Aufenthaltes wohl die größte Quelle ihres Vergnügens gewesen sei, würden vielleicht nenn unter zehn

sagen, die Briefe, welche sie von ihren Schwestern zn Hause empfangen. — Und während diese auf solche Weise soviel zn nnserem Glücke beitragen, haben sie ohne Zweifel die Absicht, nns zu besseren Weltbürgern und Regierungsbeamten zu machen, als wir sonst sein würden; denn in nnserem »Kampfe durchs Leben« in Indien haben wir alle mehr oder weniger ein Ange auf die Billigung derjeuigen Kreise geriehtet, welche nnsere gütigen Schwestern darstellen, — die daher in dem erhabenen Lichte einer schätzbaren Gattung von unbezahlten Beamten der indischen Regierung betrachtet werden können.«

Er fährt dann in einem ernsteren Tone fort:

"Einer Saehe bitte ich Dieh versichert zu sein: dass ich niemals meiner Phantasie habe die Zügel schießen lassen, weder in der Erzählung, noch in den Erinnerungen oder den Unterhaltungen. Was ich auf das Zeugnis anderer hin erzähle, halte ich für wahr, und was ich auf mein eigenes hin erzähle, daranf kannst Dn Dich verlassen, dass es wahr ist."

Als er im Jahre 1844 seine Bände dem Publikum vorlegt, drückt er die Hoffnung ans, »sie mögen dazu beitragen, das Volk von Indien denjenigen unserer Landslente, welche ihr Schicksal unter dasselbe verschlagen hat, besser verständlich zu machen, und diesen frenndlichere Gefühle gegen jene einzuflößen.«

Sie werden fragen, weshalb ich Sleeman für einen so znverlässigen Gewährsmann rücksichtlich des indischen Charakters halte, für einen znverlässigeren z. B. als selbst einen so genanen und vornrteilslosen Beobachter wie Wilson. Meine Antwort ist — weil Wilson hauptsäehlich in Calcutta lebte, während Sleeman Indien sah, wo man allein das wahre Indien sehen kann, nämlich in den Dorfgemeinden. Lange Jahre war er als Commissionär bei der Unterdrückung der Thuggs beschäftigt. Die Thuggs waren handwerksmäßige Mörder, welche ihre Mordthaten unter einer Art von religiösem Deckmantel begingen. Sie waren ursprünglich »sämtlich Mohammedaner, aber seit langer Zeit waren Mohammedaner und Hindus ohne Unterschied in den Banden vereinigt, so jedoch dass die erstere Klasse noch überwog <sup>13</sup>.«

Um diese Banden einzufangen, musste Sleeman beständig unter dem Landvolk leben, das Vertrauen der Leute gewinnen, und ihre guten sowie ihre schlechten Charakterseiten beobachten.

Das nun, worauf Sleeman fortwährend besteht, ist der Umstand, dass niemand die Inder kennt, der sie nicht in ihren Dorfgemeinden oder Kommunen kennt. Es ist jenes Dorfleben, welches in Indien mehr als in irgend einem anderen Lande dem Charakter der Einwohner sein besonderes Gepräge aufgedrückt hat. Wenn wir in der indischen Geschiehte soviel von Königen und Kaisern, von rägahs und mahärägahs hören, sind wir geneigt uns Indien als eine orientalische Monarchie zu denken, regiert von einer Centralmacht und ohne jede Spur jener Selbstverwaltung welche den Stolz Englands bildet. Aber diejenigen, welche das politische Leben Indiens am sorgfältigsten studiert haben, sagen Ihnen gerade das Gegenteil.

Die politische Einheit oder die sociale Zelle war in Indien stets und ist trotz wiederholter fremder Eroberungen noch immer die Dorfgemeinde. Mehrere von diesen politischen Einheiten verbinden sich gelegentlich oder werden gelegentlich zu gemeinsamen Zwecken verbunden, welche Verbindung dann gramagala genannt wird; aber jede ist in sieh selbst abgesehlossen. Wenn wir in den Gesetzen Mann's 14 von Beamten lesen, die ernannt sind, um über zehn, zwanzig, hundert oder tausend von diesen Dörfern zu regieren, so bedentet dies nichts mehr, als dass jene für die Einsammlung der Steueru und im Allgemeinen für die gute Aufführung dieser Dörfer verantwortlich waren. Und wenn wir in späteren Zeiten von Kreisen von 84 Dörfern, den sogenanuten Chourasees Katurasiti 15 und von 360 Dörfern hören, so scheint dies sieh nur auf fiskalische Einrichtungen zu beziehen. Für den gewöhnlichen Hindu, ich meine für nennundnennzig Meuschen nuter hundert, war das Dorf seine Welt, und die Sphäre der öffentlichen Meinung mit ihrem segensreichen Einfluss auf den Einzelnen ging selten über den Horizont seines Dorfes hinaus 16.

Sleeman war einer der ersten, welche die Aufmerksamkeit

anf die Existenz dieser Dorfgemeinden in Indien und auf die Wichtigkeit derselben für die socialen Einrichtungen des ganzen Landes in alten wie in neuen Zeiten lenkten; und wenn diese anch seitdem durch die Schriften des Sir Henry Maine weit bekannter und berühmter geworden sind, ist es doch unterhaltend und belehrend, Sleeman's Bericht zu lesen. Er sehreibt als reiner Beobachter, und noch unbeeinflusst durch irgend welche Theorie über die Entwickelung des frühesten socialen oder politischen Lebens unter den indogermanischen Völkern im Allgemeinen.

Ich will nicht sagen. dass Sleeman der erste war, welcher anf die handgreifliche Thatsache hinwies, dass ganz Indien in Dorfgüter aufgeteilt ist. Selbst ein so früher Beobachter wie Megasthenes 17 scheint dasselbe bemerkt zu haben, wenn er sagt, dass »in Indien die Familienväter mit ihren Weibern und Kindern auf dem Lande leben und es durchaus vermeiden, in die Stadt zu gehen.« Was Sleeman aber zuerst hervorhob, war der Umstand, dass alle augeborenen Tugenden der Hindus mit dem Dorfleben innig verbunden sind.

Jenes Dorfleben jedoch ist natürlich den englischen Beamten am wenigsten bekannt: ja die bloße Gegenwart eines englischen Beamten soll oft hinreichend sein, jene augeborenen Tugenden zu verscheuchen, welche sowohl das Privatleben als die öffentliche Handhabung von Recht und Billigkeit in einem indischen Dorfe auszeichnen 18. Man nehme einen Mann aus seiner Dorfgemeinde heraus, und jeder gesellschaftliche Zwang hört für ihn auf. Er ist nicht mehr in seinem Element, und wenn er in Versuchung kommt, wird er sich wahrscheinlich eher vergehen, als den Überlieferungen seines Heimatslebens folgen. Selbst zwischen Dorf und Dorf werden die üblichen Verbote der öffentlichen Moral nicht immer anerkannt. Was zu Hanse Diebstahl oder Ranb genannt werden würde, heißt glücklicher Streifzug oder Eroberung, wenn es gegen fremde Dörfer gerichtet ist, und was im Privatleben Falschheit oder Betrug sein würde, erhält die ehrenvolle Benennung Klugheit oder Berechnung, wenn es gegen Fremde gelingt. Andererseits

bezogen sieh die Regeln der Gastfreundschaft nur auf die Bewohner anderer Dörfer, und jemand aus demselben Dorfe könnte für sieh niemals das Reeht eines Atithi<sup>19</sup> oder eines Gastes in Anspruch nehmen.

Lassen Sie uns nun hören, was Sleeman von dem moralischen Charakter der Mitglieder dieser Dorfgemeinden 20 erzählt, und lassen Sie uns nicht vergessen, dass der Commissionär zur Unterdrückung der Thuggs reiche Gelegenheit hatte, sowohl die dunkeln wie die hellen Seiten des indischen Charakters zu sehen.

Er versiehert uns, dass Falsehheit und Lüge zwisehen Dorfgenossen beinahe unbekannt sind. Indem er von einigen Stämmen, die zu den wildesten gehören, z. B. den Gouds, spricht, behauptet er, dass nichts dieselben dazu bewegen könnte, eine Lüge zu sagen, wenn sie sieh auch nichts daraus machen würden, eine Herde Vieh von einer benachbarten Flur zu stehlen.

Von diesen Leuten könnte man vielleicht sagen, dass sie den Wert einer Lüge noch nieht erkannt haben; aber selbst eine so glückselige Unwissenheit muss in dem Charakter eines Volkes mitzählen. Allein ieh führe hier nicht das Wort für die Gonds oder die Bhils oder die Santhals und andere niehtarische Stämme. Ich rede von den arischen und mehr oder weniger eivilisirten Bewohnern Indiens. Wo nun unter diesen die Rechte. Pflichten und Interessen in demselben Dorfe auf einander stoßen, scheint die öffentliche Meinnug in ihrem besehränkten Kreise stark genug, selbst einen böswilligen Menschen von einer Lüge zurückzusehrecken. Die Furcht vor den Göttern hat auch noch nicht ihre Macht verloren 21. In den meisten Dörfern giebt es einen heiligen Baum, einen Feigenbaum (Ficus Indica), und die Götter sollen ihre Freude darau haben, unter seinen Blättern zu sitzen und dem Rausehen derselben zuzuhören. Der Zenge nimmt eins von diesen Blättern in die Hand und ruft den Gott an, der über ihm sitzt, ihn oder seine Lieben zu zermalmen, wie er das Blatt in seiner Hand zermalmt, wenn er etwas anderes als die Wahrheit spricht. Er

pflückt dann das Blatt ab und zerdrückt es, und sagt aus, was er zu sagen hat.

Der Feigenbaum ist nach dem Volksglauben der Aufenthalt eines Hindugottes, während der große Baumwollenbaum, namentlich unter den wilderen Stämmen, als Sitz der lokalen Gottheiten gilt, welche um so schrecklicher sind, als ihnen nur die Aufsicht über einen kleinen Flecken zukommt. In ihren Punchayets, erzählt Sleeman, geben die Leute gewohnheitsmäßig und in andächtiger Weise der Wahrheit die Ehre; »ich habe Hunderte von Fällen vor mir gehabt.« sagt er, »in welchen das Eigentum, die Freiheit, und das Leben eines Mannes von einer Lüge abhing, und er weigerte sich, sie anszusprechen.«

Können viele englische Richter dasselbe sagen?

In ihren eigenen Gerichten, unter dem Feigenbaum oder dem Baumwollenbaum, that die Einbildungskraft gewöhnlich das. was nach dem Glauben die Götter thaten, die als Vorsitzende bei diesen Gerichten gedacht wurden. Sagte der Zenge eine Läge, so glanbte er, dass der Gott, der auf seinem Blätterthrone saß und die Herzen der Menschen prüfte, es wissen musste, und von dem Augenblick an kannte er keine Ruhe, er war immer in Furcht vor der Rache des Gottes. Traf ihn oder die Seinigen irgend ein Unfall, so wurde er der beleidigten Gottheit zugeschrieben, und traf ihn kein Unfall, so wurde durch seine eigene verstörte Phantasie etwas Böses herbeigeführt <sup>22</sup>. Es war ein vortrefflicher Aberglaube, eingeschärft in den alten Gesetzbüchern, dass die Vorfahren auf die Aussage eines Zeugen achteten, weil sie selbst, je nachdem dieselbe wahr oder falsch war, in den Himmel oder in die Hölle kommen würden <sup>23</sup>.

Erlanben Sie mir, Ihnen den Anszug ans einer Unterhaltung zwischen einem englischen Official und einem einheimischen Gerichtsbeamten vorzulesen, wie sie von Sleeman berichtet wird. Der einheimische Jurist wurde gefragt, was nach seiner Ansicht die Wirkung einer Gesetzesakte sein würde, welche den Eid auf den Koran oder das Gangeswasser abschafte und durch eine feierliche Erklärung ersetzte, die im Namen Gottes zu machen und unter denselben Strafandrohungen

abzugeben wäre, als ob der Zeuge den Koran oder Gangeswasser in der Hand hätte.

» Ich praktiziere dreißig Jahre an den Gerichtshöfen«, sagte der Eingeborene, » und habe während dieser Zeit nur drei Arten von Zeugen kennen gelernt, von welchen zwei durch eine solche Akte gerade so bleiben würden, wie sie sind, während die dritte durch dieselbe von einem sehr heilsamen Zwange befreit werden dürfte.«

» Und bitte, welches sind die drei Klassen, in welche Sie die Zeugen an unseren Gerichtshöfen einteilen  $\Re$ 

»Erstens die<br/>jenigen, welche immer die Wahrheit sagen, ob man sie auffordert, dies in Form eines E<br/>ides zu thun, oder nieht.  $\alpha$ 

»Halten Sie diese Klasse für zahlreich?«

» Ja, ich denke; und ich habe viele darunter gefunden, welche nichts auf der Erde von der Wahrheit abbringen kounte. Man mochte thun was man wollte, man konnte sie weder durch Einschüchterung, noch durch Bestechung zu einer überlegten Unwahrheit verleiten. — Die zweite Klasse besteht aus solchen. die nicht zögern werden, eine Lüge zu sagen, wenn sie einen Grund dazu haben und durch keinen Eid in Schranken gehalten werden. Bei der Ableistnug eines Eides fürehten sie sieh vor zwei Dingen, vor dem Zorn Gottes und dem Vorwurf der Mensehen. - Erst vor drei Tagen verlangte ich von einer vornehmen Dame eine Vollmacht als Advokat, um sie in einer vor dem Gerichtshofe in dieser Stadt anhäugigen Sache vertreten zu können. Sie wurde mir von dem Bruder der Dame gegeben, und zwei Zeugen kamen, um zu erklären, dass jene sie mir gegeben habe. »»Wohlan««, sagte ich, »» diese Dame lebt, wie jedermann weiß, durchaus zurückgezogen, und Ihr werdet von dem Richter gefragt werden, ob Ihr saht, dass sie mir das Papier gab: was werdet Ihr sagen? «« Sie antworteten beide: »» Legt uns der Richter die Frage ohne Eid vor, werden wir Ja sagen - dies wird viele Umstände ersparen, und wir wissen, dass sie das Papier gab, wenn wir es aneh nieht mit angesehen haben: giebt er uns aber den Koran in die Hand, mitsen wir

Nein sagen, denn die ganze Stadt würde sonst mit Fingern auf nus zeigen als meineidige Schufte, und unsere Feinde würden es jedermann erzählen, dass wir einen falschen Eid geschworen haben.««— » Also «, fuhr der einheimische Jurist fort, »ist die Form eines Eides eine große Fessel für diese Art von Lenten.— Die dritte Klasse bilden diejenigen, welche Lügen sagen, so oft sie einen hinreichenden Grund dazu haben, ob sie den Koran oder Gangeswasser in der Hand halten oder nicht. Nichts wird sie jemals davon abbringen, und die Erklärung, welche Sie vorschlagen, wird bei ihnen ebenso viel oder so wenig fruehten wie jede andere.«

»Welche Klasse von den dreien halten Sie für die zahl-reichste?«

» Die zweite, und um ihretwillen wünsche ieh den Eid beibehalten.«

»Das heißt, Sie glanben, dass von all den Lenten, welche in unseren Gerichtshöfen vernommen werden, die meisten unter die Klasse derjenigen fallen, die unter dem Einfluss starker Motive Lügen sagen, wenn sie nicht den Koran oder Gangeswasser in der Hand halten?«

» Ja.«

»Aber kommen nicht sehr viele von denjenigen, welche sie nnter der zweiten Klasse mitbegreifen, aus den Dorfgemeinden, — der Banernschaft des Landes?«

»Ja.«

»Und glanben Sie nicht, dass der größte Teil von denjenigen Leuten, welche vor Gerieht unter dem Einfinss starker Motive Lügen sagen, wenn sie nicht den Koran oder Gangeswasser in der Hand haben, sich der Lügen enthalten würden, wenn man sie vor den Leuten ihres Dorfes, innerhalb des Kreises, in welchem sie leben, befragte?«

»Natürlich glaube ich das; drei Viertel von denjenigen, die sich nichts darans machen, vor Gericht zu lügen, würden sich sehämen, vor ihren Nachbaren oder ihren Dorfältesten eine Lüge anszusprechen.«

» Sie denken, dass die Lente aus den Dorfgemeinden sieh

mehr schämen, vor ihren Nachbaren eine Lüge zu sagen, als die Leute aus den Städten?«

»Weit mehr — ohne allen Vergleich.«

» Und die Leute aus den großen und kleinen Städten machen in Indien nur einen kleinen Teil gegenüber den Leuten aus den Dorfgemeinden aus ? «

» Ich denke, einen sehr geringen Procentsatz.«

» Sie meinen also, dass in der ganzen Masse der Bevölkerung Indiens außerhalb unserer Gerichtshöfe die erste Klasse, oder diejenigen, welche die Wahrheit reden, ob sie den Koran oder das Gangeswasser in der Hand halten oder nicht, sieh zahlreieher herausstellen würde, als die beiden anderen?«

» Jedenfalls, wenn sie immer von ihren Nachbaren oder Ältesten vernommen werden könnten, so dass sie das Gefühl hätten, dass ihre Nachbaren und Ältesten wissen können, was sie sagen.«

Es war aus einem einfachen Gerechtigkeitsgefühl, dass ich mich verpfliehtet glaubte, dies Zeugnis des Colonel Sleeman für die Wahrheitsliebe der Eingeborenen von Indien, weun sie sich selbst überlassen sind, anzuführen. Ich habe ganz und gar mit den sich selbst überlassenen Indern zu thun, und historisch möchte ieh gern nach dem Jahre 1000 n. Chr. eine Linie ziehen. Wenn man von den Scheußlichkeiten liest, welche von den mohammedanischen Eroberern begangen sind von jener Zeit bis zu der Zeit, wo England einsehritt, und, was seine neidischen Tadler auch immer sagen mögen, auf alle Fälle die großen Principien unserer gemeinsamen Humanität wiederum in Indien zur Achtung brachte: so liegt das Wunder meiner Ansicht nach dariu, wie eine Nation ein solches Inferno überleben konnte, ohne selbst in eine Horde von Teufeln umgewandelt zu werden.

Nun ist es freilich wahr, dass Indien während der zweitausend Jahre, welche der Zeit des Mahmud von Gazni vorangehen, nur wenige fremde Besucher und wenige fremde Beurteiler hatte; aber es ist sicher äußerst merkwürdig, dass, so oft wir

in griechischen oder in chinesischen oder in persischen oder in arabischen Schriften auf den Versuch einer Schilderung der unterscheidenden Züge im Nationalcharakter der Inder stoßen, an erster Stelle ihres Sinnes für Wahrheit und Gerechtigkeit Erwähnung geschieht.

Ktesias, der berühmte Arzt des Artaxerxes Mnemon anwesend in der Schlacht bei Knnaxa. 101 v. Chr., der erste griechische Schriftsteller, welcher nus etwas von dem Charakter der Inder meldet, wie er ihn am persischen Hofe schildern hörte, hat ein besonderes Kapitel »Über die Gerechtigkeit der Inder <sup>24</sup>.«

Megasthenes<sup>25</sup>, der Gesandte des Selencus Nicator am Hofe des Sandrocottus in Palibothra (Pâtaliputra, das moderne Patna), berichtet, dass Diebstahl äußerst selten war, und dass Wahrheit und Tugend in Ehren standen<sup>26</sup>.

Arrian im zweiten Jahrhundert, der Schüler des Epictetus) sagt, wo er von den öffentlichen Aufsehern in Indien spricht <sup>27</sup>: Sie beaufsichtigen, was auf dem Lande oder in den Städten vor sich geht, und berichten alles dem Könige, wo das Volk einen König hat, und den Behörden, wo das Volk sich selbst regiert, und es ist gegen Gebranch und Gewohnheit dieser Leute, einen falschen Bericht einzuliefern: aber freilich, kein In der wird des Lügens augeklagt<sup>25</sup>.

Die Chinesen, welche der Zeit nach zunächst kommen, stellen dasselbe, ich glaube einstimmige Zengnis zu Gunsten der Redlichkeit und Wahrheitsliebe der Inder aus. Der älteste Zeuge ist Su-we, ein Verwandter von Fan-chen, König von Siam, welcher zwischen 222 und 227 n. Chr. ganz Indien umsehiffte, bis er die Mündung des Indus erreichte, und dann das Land durchforschte. Nach seiner Rückkehr nach Siam empfing er vier Yneh-chi Pferde, welche von dem Könige von Indien dem Könige von Siam und seinem Gesandten als Gesehenk übersandt wurden. Zur Zeit, als diese Pferde in Siam ankamen — sie brauchten vier Jahre zu dieser Reise —, verweilte an dem dortigen Hofe ein Gesandter des Kaisers von China, Khang-tai, und dies ist der Bericht, welchen derselbe von dem Königreich

Indien empfing: »Es ist ein Königreieh, in welehem die Religion des Buddha blüht. Die Einwohner sind aufrichtig und redlieh, und der Boden ist sehr fruchtbar. Der König heißt Meu-lun, und seine Hauptstadt ist von Mauern eingesehlossen, etc.« Dies war ungefähr um 231 n. Chr. Um 605 hören wir wieder von dem Kaiser Yang-ti, welcher einen Gesandten, Fei-tu, nach Indien schickt; und Folgendes hebt dieser unter anderem als eine besondere Eigentümlichkeit der Hindus hervor: »Sie glauben an feierliche Eide<sup>29</sup>.«

Lassen Sie mich ferner Hiuen-thsang anführen, den berühmtesten der buddhistischen Pilger aus China, welcher Indien im siebenten Jahrhundert besuchte 30. »Obgleich die Inder«, schreibt er, »von leichtem Temperament sind, zeichnen sie sich durch die Geradheit und Redlichkeit ihres Charakters ans. Was den Reichtum betrifft, so nehmen sie nichts in unredlicher Weise; was die Gerechtigkeit betrifft, machen sie sogar anßergewöhnliche Zugeständnisse... Die Geradheit ist der unterscheidende Zug ihrer Verwaltung.«

Wenden wir uns zu den Beriehten der mohammedanischen Eroberer über Indien, so finden wir dieselben von Idrisi in seiner Geographie (gesehrieben im 11. Jahrhundert) in folgenden Worten zusammengefasst<sup>31</sup>:

» Die Inder sind von Natur zur Gereehtigkeit geneigt und weiehen in ihren Handlungen niemals von derselben ab. Ihre Trene und Redliehkeit, sowie ihre Ehrliehkeit in ihren Verpflichtungen sind wohl bekannt, und sie sind wegen dieser Eigenschaften so berühmt, dass die Leute von allen Seiten in ihrem Lande zusammenströmen.«

Wiederum im 13. Jahrhundert eitiert Shems-eddin Abu Abdallah folgendes Urteil des Bedi ezr Zenân: »Die Inder sind unzählig wie die Sandkörner, frei von aller List und Gewaltthätigkeit. Sie fürchten weder den Tod noch das Leben 32.«

Aus demselben Jahrhundert haben wir ferner das Zengnis des Marco Polo <sup>33</sup>, welcher folgendermaßen von den Abraiaman spricht, ein Name, unter dem er die Brahmanen zu verstehen seheint, die, obsehon nicht Händler von Profession, doch wohl

vom Könige bei großen Handelsgeschäften gebraucht sein mochten. Dies war besonders der Fall in jenen Zeiten, welche die Brahmanen Zeiten der Not zu nennen pflegten, wo manche Dinge erlaubt waren, die zu anderen Zeiten von den Gesetzen verboten sind. »Ihr müsst wissen«, sagt Marco Polo, »dass diese Abraiaman die besten und die ehrlichsten Kauflente auf der Welt sind, denn sie würden für nichts auf Erden eine Lüge sagen.«

Im 14. Jahrhundert haben wir Bruder Jordanns, der uns erzählt, dass die Bewohner von Klein-Indien Süd- und West-Indien wahr in der Rede und hervorragend in der Gerechtigkeit sind <sup>34</sup>.

Im 15. Jahrhundert bezengt Kamal-eddin Abd-errazak Samarkandi (1413—1482), welcher als Gesandter des Khakan zu dem Fürsten von Kalikut und dem König von Vidyânagara (ungefähr 1440—1445) ging, die vollkommene Sieherheit, welche die Kanfleute in jenem Lande genießen 35.

Im 16. Jahrhundert sagt Abu Fazl, der Minister des Kaisers Akbar, in seinem Ayin Akbari: »Die Hindus sind fromm, zuthunlieh, heiter, Freunde der Gereehtigkeit, der Einsamkeit ergeben, tüchtig in Geschäften, Bewunderer der Wahrheit, dankbar und von unbegrenzter Treue; und ihre Soldaten wissen nieht, was es heißt, vom Schlachtfelde zu fliehen 36.

Und selbst in den ganz neuesten Zeiten sind die Mohammedaner geneigt zuzugeben, dass die Hindus, auf alle Fälle in ihrem Verkehr mit Hindus, ehrlieher sind, als die Mohammedaner in ihrem Verkehr mit Mohammedanern.

So musste Mir Sulamnt Ali, ein ehrwürdiger alter Muselmann, und, wie Sleeman sagt, ein sehr schätzbarer Beamter, zugestehen, dass »ein Hindu sieh berechtigt fühlen kann, einen Muselmann anzuführen, und es selbst für verdienstlich halten kann, dies zu thnn: aber er würde es niemals für verdienstlich halten, einen von seiner eigenen Religion anzuführen. Es giebt nicht weniger als zweiundsiebzig Sekten von Mohammedanern, und jede einzige von diesen Sekten würde nicht nur die Anhänger jeder anderen Religion auf Erden anführen, sondern

auch ein jedes Mitglied jeder einzigen von den anderen einundsiebzig Sekten; und je näher jene Sekte seiner eigeuen steht, um so größer das Verdienst, ihre Mitglieder anzuführen <sup>37</sup>.«

So könnte ich fortfahren zu eitieren, von Buch zu Buch, und immer wieder und wieder würden wir schen, wie es die Wahrheitsliebe war, welche allen Völkern, die mit Indien in Berührung kamen, als der hervorstechendste Zug im Nationalcharakter der Hindus auffiel. Nie hat sie jemand der Unwahrheit angeklagt. Und dazu muss doch einiger Grund vorhanden sein; denn es ist gerade keine Bemerkung, welche häufig von Reisenden in fremden Ländern gemacht wird, dass deren Bewohner ausnahmslos die Wahrheit reden. Lesen Sie die Berichte von englischen Reisenden in Frankreich, und Sie werden sehr wenig über französische Wahrheitsliebe und Ehrlichkeit darin gesagt finden, während französische Reisebeschreibungen über England es selten ohne einen Seitenhieb auf das falsche Albion thun.

Aber wenn alles dies wahr ist, wie kommt es — dürfen Sie mit Recht fragen — dass die öffentliche Meinung in England so entschieden unfreundlich gegen das indische Volk ist, dass man es im äußersten Falle dulden und schützen, ihm aber uie trauen und mit ihm nie auf dem Fuße der Gleichheit stehen will?

Die öffentliche Meinung in Bezug auf Indieu wird in England vorzugsweise von denjenigen gemacht, welche ihr Leben in Calcutta, Bombay, Madras oder in einigen anderen großen Städten Iudiens zugebracht haben. Das einheimische Element in solchen Städten euthält meistens die unsaubersten Elemente der indischen Bevölkerung. Eine Einsicht in das hänsliche Leben der achtbareren Klassen, selbst in den Städten, ist schwer zn erlangen; und wenn man sie erlangt, ist es äußerst schwierig, über die Sitten der Leute zu urteilen, da man unseren Maßstab für das, was anständig, achtbar oder ehrenvoll ist, anlegt. Die Missverständnisse sind häufig und oft höchst sonderbar, und es liegt, wie wir gestehen müssen, in der menschlichen Natur, dass, wenn wir die verschiedenen und oft durchans widersprechenden Angaben über den Charakter der Hindus hören, wir uns von vornherein gegen die unverdächtigen Tugenden

derselben skeptisch verhalten, während wir durchaus geneigt sind, ungünstige Berichte über ihren Charakter als wahr anzunehmen.

Meine eigenen Erfahrungen in Bezug auf den einheimischen Charakter sind selbstverständlich sehr beschränkt gewesen. Diejenigen Hindus, welche ich das Vergnügen hatte in Enropa persönlich kennen zu lernen, dürfen als Ansnahmen gelten, als die besten Exemplare, möchte ich sagen, die Indien hervorbringen kann. Anch ist mein Verkehr mit diesen natürlich von der Art gewesen, dass er kaum die dunkleren Seiten der mensehlichen Natur zum Vorschein bringen konnte. — Ieh darf aber hinznfügen, was mir oft von englischen Kaufleuten gesagt worden ist, dass die kommerzielle Ehre in Indien höher steht als in allen anderen Ländern, und dass ein nieht honorierter Weehsel dort kanm bekannt ist.

Ich habe die Zengen, welche sonst hätten verdächtig scheinen können, ich meine die Hindus selbst, bis zuletzt gelassen. Ihre ganze Litteratur von dem einen Ende bis zum anderen ist von Ansdrücken der Liebe zu der Wahrheit und Ehrfureht vor der Wahrheit durehdrungen. Bedentungsvoll ist schon ihr Wort für Wahrheit. Dies ist sat oder satya, und sat ist das Participium des Verbums as, sein. Wahr also war bei ihnen einfach das was ist. Das englische sooth hängt mit sat zusammen, ebenso das Griechische ör für koor, und das lateinische sens in praesens.

Ein anderer Name für Wahrheit ist im Sanskrit rta, welches ursprünglich gerade bedeutet zu haben seheint; während anrta unwahr, falseh ist.

Nnn besteht das höchste Lob, welches den Göttern im Veda gespendet wird, darin, dass sie satya, wahr, treu, zuverlässig 3× sind, und es ist wohl bekannt, dass die Menschen sowohl in alten wie in neuen Zeiten Gott oder ihren Göttern gerade diejenigen Eigensehaften zuschreiben, welche sie an sieh selbst am höchsten schätzen.

Andere Namen, welche den Göttern als wahrhaften Wesen beigelegt werden, sind adrogha, wörtlich: nicht tänschend 39.

Adrogha-våk bedeutet: jemand, dessen Rede niemals tänscht. So soll Indra, der vedische Jupiter, von den Vätern gepriesen worden sein 40 als » der den Feind erreicht, ihn überwindet, auf der Höhe thront, wahrhaft von Rede, mächtig von Gedanken «.

Droghavâ $k^{41}$ , im Gegenteil, wird von betrügerischen Menschen gebraucht. So sagt Vasishtha, einer der großen vedischen Dichter: »Wenn ich falsche Götter angebetet, oder vergeblich an die Götter geglaubt hätte — aber warnm bist du auf uns böse, o Gâtavedas? Möge die Lügner Vernichtung treffen!«

Satuam als Neutrum wird hänfig als ein Abstractum gebraucht und dann richtig mit Wahrheit übersetzt. Aber es bedentet auch das was ist, das Wahre, das Wirkliehe, und es giebt einige Stellen im Rigveda, wo wir nach meiner Ansicht satvam einfach das Wahre, d. i. das Wirkliche, τὸ ὄντως ὄν, übersetzen müssen. Es klingt ohne Zweifel recht gut, wenn wir satvena uttabhitâ bhumil übersetzen: » die Erde ruht auf der Wahrheit«, und ich glanbe, hier hat jeder Übersetzer satya in diesem Sinne genommen. Bei Ludwig heißt es: »Von der Wahrheit ist die Erde gestützt.« Aber eine solehe Vorstellung, wenn sic überhaupt einen fassbaren Sinn hat, ist für jene alten Diehter und Philosophen viel zn abstrakt. Sie wollten sagen » die Erde. wie wir sie sehen, wird getragen, d. h. ruht auf etwas Wirkliehem, obgleich wir es nicht sehen«, auf etwas, das sie das Wirkliche 42 nanuten, und dem sie im Laufe der Zeit noch viel andere Namen gaben, wie rta das Reehte, brahman u. s. w.

Natürlich muss, wo jene starke Ehrfurcht vor der Wahrheit vorhanden ist, auch das Gefühl für die Schuld, welche aus der Unwahrheit entspringt, vorhanden sein. Und so hören wir einen Sänger beten, dass die Wasser ihn rein waschen und alle seine Sünden und alle Unwahrheit wegnehmen mögen:

» Nehmet hinweg, ihr Wasser<sup>43</sup>, alles Böse, das in mir sein mag, wo ich auch immer getänscht oder geflucht haben mag, und auch alle Unwahrheit (anrtam <sup>14</sup>).«

Oder wiederum im Atharvayeda IV. 16. 6:

» Mögen alle die bösen Stricke, welehe dreifach zu sieben und sieben ausgespannt sind, den Mann umfangen, welcher eine Lüge ausspricht, aber den frei lassen, welcher die Wahrheit sagt.«

Aus den Brâhmanas oder theologischen Abhandlungen der Brahmanen will ich nur ein paar Stellen mitteilen:

» Jeder, der <sup>45</sup> die Wahrheit redet, facht das Feuer auf seinem eigenen Altare an, als ob er Butter in das entzündete Feuer gösse. Sein eigenes Licht wird größer, und von Tag zu Tage wird er besser. Aber jeder, der die Unwahrheit redet, erstickt das Feuer auf seinem Altar, als ob er Wasser in das entzündete Fener gösse. Sein eigenes Licht wird kleiner und kleiner, und von Tage zu Tage wird er schlechter. Lasst uns daher einzig die Wahrheit reden <sup>46</sup>.«

Und ferner  $^{17}\colon$  » Ein Mensch wird unrein dadurch, dass er eine Falschheit ausspricht.«

Und wiedernm<sup>4</sup>: » Jemand, der auf der Schärfe eines Schwertes wandelt, das über einen Abgrund gelegt ist, ruft aus: Ich werde gleiten, ich werde in den Abgrund gleiten. So soll sich ein Mensch vor Falschheit oder Sünde hüten.«

In späteren Zeiten sehen wir die Achtung vor der Wahrheit so auf die Spitze getrieben, dass selbst ein unwissentlich gemachtes Versprechen für bindend gehalten wird.

In der Katha-Upanishad z. B. wird ein Vater eingeführt, der ein sogenanntes All-Opfer vollzieht, in welchem nach der Annahme alles dargebracht wird. Sein Sohn, der dabeisteht, schilt den Vater, dass er sein Gelübde nicht vollständig gelöst hat, da er ihn, seinen Sohn, nicht geopfert. So wird der Vater, obgleich im Zorn und wider seinen Willen, dazu gezwungen, seinen Sohn zu opfern. Dieser, als er in die Unterwelt kommt, erhält seinerseits von dem Totenrichter die Erlaubnis, sich drei Gnaden zu erbitten. Er bittet nun, wieder ins Leben zurückgebracht zu werden, in die Lehre einiger Opfergeheimnisse eindringen zu dürfen, und als die dritte Gabe erbittet er sich, zu erfahren, was aus dem Menschen nach seinem Tode wird. Yama, der Herr der Gestorbenen, versucht umsonst, sich von der Beantwortung dieser letzten Frage loszumachen. Aber auch er ist durch sein Versprechen gebunden, und nun folgt eine

Rede über das Leben nach dem Tode, welehe eins der schönsten Kapitel in der alten Litteratur Indiens bietet.

Die ganze Verwiekelung in einem der großen epischen Gedichte, dem Râmâyana, bernht auf einem rasehen Versprechen, welches Dasaratha, der König von Avodhvâ, seinem zweiten Weibe Kaikevî gegeben hat, ihr zwei Gaben zu gewähren. Um nun ihrem Sohne die Thronfolge zu sichern, verlangt sie, dass Râma, der älteste Sohn des Königs von einem anderen Weibe, anf vierzehn Jahre verbannt werde. So sehr der König sein Versprechen bereut, will doeh Râma um keinen Preis seinen Vater wortbrüchig werden lassen, und er verlässt sein Reich. um mit seinem Weibe Sîtâ und seinem Bruder Lakslımana im Walde umherzuziehen. Nach des Vaters Tode entsagt der Sohn des zweiten Weibes dem Thron und kommt zu Râma, um ihn zu überreden, das Reich seines Vaters anzunehmen. Aber alles vergebens. Râma will die vierzehn Jahre in der Verbannung anshalten und das Verspreehen seines Vaters nieht zu Schanden werden lassen. Hier folgt ein merkwürdiges Gespräch zwisehen einem Brahmanen Gâbâli und dem Prinzen Râma, aus dem ieh einige Auszüge geben will 49:

Der Brahmane, weleher ein Priester und Höfling ist, sagt: » Nachkomme Raghu's, so edel von Gefühl und streng von Charakter, hege nicht, wie ein gewöhnlicher Mensch, diesen unnützen Gedanken. Weleher Mann ist irgend einem anderen verwandt? Welche Verschwägerung besteht zwischen dem einen und dem anderen? Ein Menseh wird allein geboren und stirbt allein. Daher ist jemand, der einem anderen als Vater oder Mutter anhängt, als ein Wahnsinniger zu betrachten, denn keiner gehört zu einem anderen. Du branchtest nicht deines Vaters Königreich zu verlassen und hier zu verweilen an einem traurigen und erbärmlichen Wohnplatz, von manehen Prüfungen heimgesneht. Lass dieh zum Könige weihen in dem reichen Avodhya. Dasaratha, dein Vater, ist dir niehts, noch bist du ihm etwas: der König ist der eine und du der andere, thue deshalb, was ieh sage ... Darmn also bringe den hingeschiedenen Seelen (deiner Ahnen) an bestimmten Tagen Opfer dar; aber siehe,

welche Versehwendung von Speise! Denn was kann ein Toter essen? Wenn das, was hier von einem gegessen wird, in den Leib eines anderen (nämlich der Verstorbenen) eingeht, so opfere man die Srâddhas denjenigen, welche auf Reisen gehen; sie branchen dann unterwegs keine Nahrung zu sich zu nehmen. Diese Bücher (die Vedas), (welche es den Leuten anferlegen zu opfern, zu spenden, sich zu weihen, Kasteiungen zu üben und die Welt anfzugeben, sind von sehlauen Menschen verfasst, nm andere zu bewegen, Gaben auszuteilen. Gesetzesworte fallen nicht vom Hinnmel. Ich und deinesgleiehen wollen uns an Behauptungen kehren, welche von der Vernunft unterstützt werden. Richte dieh nach dem, was den Sianen einlenchtet, und verwirf, was unsichtbar ist . . . Die se Welt ist die nächste Welt; genieße darum das Vergnügen, denn uicht jeder tugendhafte Mann erlangt es. Tugendhafte Männer werden sehr von der Not bedrängt, während die Ungerechten vor unseren Augen glücklich sind.«

Diese positivistischen Argumente klingen seltsam, besonders in dem Munde eines Brahmanen. Aber der Diehter wünscht offenbar, einen Brahmanen zu schildern, der bei Hofe lebt und für alles und jedes, was seinem Könige gefallen könnte, ein Argument bereit hat.

Aber was antwortet Râma? »Die Worte«, sagt er, » die du an mich gerichtet hast, empfehlen zwar, was recht und heilsam zu sein scheint, raten aber thatsächlich das Gegenteil. Der ruchlose Sünder, welcher nach den Lehren ketzerischer Systeme lebt, erlangt keine Achtung von guten Menschen. Die gute Führung ist es, die entscheidet, ob ein Mann edel oder unedel, ein Held oder ein Großthuer, rein oder unrein ist. Wahrheit und Gnade sind die uralten Merkmale der Führung eines Königs. Darum ist die Königsherrschaft ihrem Wesen nach Wahrheit. Auf Wahrheit beruht die Welt. Die Weisen sowohl als die Götter haben die Wahrheit geschätzt. Der Mensch, welcher in dieser Welt die Wahrheit redet, erlangt den höehsten unvergänglichen Zustand. Die Menschen schaudern mit Furcht und Schrecken vor einem Lügner zurück, wie

vor einer Sehlange. In dieser Welt ist das Hauptelement in der Tugend die Wahrheit; sie wird die Grundlage jedes Dinges genannt. Die Wahrheit ist die Herrin in der Welt; die Tugend beruht immer auf Wahrheit. Alle Dinge sind auf der Wahrheit begründet; nichts ist höher als sie. Warum also sollte ich nicht wahr sein in Bezug auf mein Versprechen, und den von meinem Vater gegebenen wahrhaftigen Befehl treulich beobachten? Weder aus Begierde, noch aus Bethörung, noch aus Unwissenheit will ich, überwältigt von der Finsternis, die Schranken der Wahrheit durchbrechen, vielmehr dem Versprechen, das ich meinem Vater gegeben, treu bleiben. Wie soll ieh, nachdem ich ihm versprochen, so im Walde zu wohnen, seinen Befehl übertreten und thun, was Bharata empfiehlt? «

Auch das andere Gedicht, das Mahâbhârata, ist voll von Episoden, welche eine hohe Achtung vor der Wahrheit und eine fast sklavische Unterwerfung unter eine einmal eingegangene Verpflichtung zeigen. Der Tod Bhîshma's, eins der wichtigsten Ereignisse in der Geschichte des Mahâbhârata, tritt in Folge eines Gelübdes des Helden ein, niemals ein Weib zu verletzen. Er wird so von Sikhandin getötet, welchen er für ein Weib nimmt 50.

Wollte ich ans den Gesetzbüchern und noch späteren Werken eitieren, würden Sie überall denselben Grundton der Wahrheit hindurchklingen hören.

Wir dürfen jedoch die Thatsache nicht unterdrücken, dass die indischen Gesetzgeber unter gewissen Umständen eine Lüge gestatteten oder auf alle Fälle entschuldigten. So sagt Gautama <sup>51</sup>: »Eine Unwahrheit, die unter dem Einflusse des Zorus, außerordentlieher Frende, der Furcht, des Schmerzes, der Begierde, von Kindern, von sehr alten Leuten, von Personen, die unter einer Tänsehung leiden, unter dem Einflusse des Trunks stehen, oder von Wahnsinnigen ausgesprochen wird, lässt den, der sie ausspricht, noch nicht verderben, oder, wie wir sagen würden, ist eine verzeihliche, keine Todsünde <sup>52</sup>.«

Dies Zugeständnis geht weit, aber selbst in diesem offenen Zugeständnis liegt ein gewisses Maß von Ehrlichkeit. Immer wieder und wieder wird diese Entschuldigung im Mahâbhârata vorgeschützt 53. Ja, es findet sich sogar im Mahâbhârata die wohlbekannte Erzählung von Kausika, genannt Satyavâdin, der Wahrheitssprecher, welcher in die Hölle geht, weil er die Wahrheit gesprochen hat 51. Einst sah er Männer, welche vor Räubern (dasyu) in die Wälder flüchteten. Die Ränber kamen hinter ihnen drein und fragten Kausika, welchen Weg die Flüchtlinge genommen hätten. Er sagte ihnen die Wahrheit, und die Männer wurden von den Räubern gefangen und getötet. Aber Kausika, wird uns erzählt, ging zur Hölle, weil er die Wahrheit gesagt hatte.

Es mag scheinen, dass die Hindus eine von Priestern geknechtete Rasse waren, und ihre Hingabe an Opfer und Geremoniell ist wohl bekannt. Und doch wagt der Dichter des Mahâbhârata zu sagen:

»Lass tansend |Pferde-| Opfer und die Wahrheit in einer Wage gewogen werden — die Wahrheit wird schwerer wiegen als die tausend Opfer 55.«

Dies sind Worte, welehe Sakuntalâ, das verlassene Weib, an König Dushyanta richtete, als er sich weigerte, sie und ihren Sohn anzuerkennen. Und als er auf ihre Anklage-nicht hören will, worauf beruft sie sich als auf die höchste Autorität? — Auf die Stimme des Gewissens.

»Wenn du denkst, du bist allein«. sagt sie zum Könige, »kennst du den Weisen in deinem Herzen nicht. Er weiß von deiner Übelthat — vor seinem Angesicht begehst du Sünde. Wer Sünde begangen hat, mag nicht denken, dass niemand es weiß. Die Götter wissen es und der alte Mann im Innern 56.«

Dies muss genügen. Ich sage noch einmal, dass ich nicht die Absicht habe, das indische Volk als 253 Millionen Engel hinzustellen: aber es ist mein Wunsch, dass es eingesehen und als Thatsaehe hingenommen werde, dass die gegen jenes Volk eingebrachte Anklage auf Unwahrheit für die alten Zeiten ganz und gar unbegründet ist. Sie ist nicht nur nicht wahr, sondern das gerade Gegenteil von der Wahrheit. Was die neuen Zeiten betrifft — und ich rechne dieselben von etwa 1000 n. Chr. —

kann ich nur sagen, dass es mich, nachdem ich die Schreckensund Greuelberichte des mohammedanischen Regiments gelesen, nnr Wunder nimmt, dass noch soviel von der einheimischen Tugend und Wahrheitsliebe dasselbe überlebt hat. Mit demselben Rechte darf man erwarten, dass eine Maus vor einer Katze, als dass ein Hindu vor einem Mohammedaner die Wahrheit rede. Wenn man ein Kind ängstigt, wird das Kind eine Lüge sagen — wenn man Millionen terrorisiert, darf man nicht überrascht sein, wenn sie versnehen, sich aus den Griffen ihrer Peiniger zu befreien. Die Wahrheit ist ein Luxusartikel, vielleicht der größte und, wie ich Sie versichere, kostspicligste Luxusartikel in unserem Leben, und glücklich, wer in der Lage war, sich seiner von Kindheit auf erfreuen zu können. Zu unserer Zeit und in einem freien Lande wie England mag es leicht genug sein, niemals eine Lüge zu sagen - aber je älter wir werden, desto schwerer finden wir es, immer wahr zu sein, die Wahrheit zu sprechen, die ganze Wahrheit, und nichts anderes als die Wahrheit zu sprechen. Auch die Hindus hatten diese Entdeckung gemacht. Auch sie wussten, wie schwer oder vielmehr wie unmöglich es ist, immer wahr zu sein, immer 'die Wahrheit, die ganze Wahrheit und nichts anderes als die Wahrheit zu sprechen. Es giebt eine kurze Erzählung im Satapatha-Brâhmana, die nach meiner Ansicht einen tiefen Sinn hat, und durchdrungen ist von der wahren Bedeutung der Wahrheit, der wahren Bedeutung der Schwierigkeit der Wahrheit. Zu Aruna Anpavesi sagte ein Verwandter: »Du bist in Jahren vorgerückt, ordne du die Opferfeuer an.« Er antwortete: » Damit befiehlst dn mir hinfort zu schweigen. Denn derjenige, welcher die Fener eingerichtet hat, darf keine Unwahrheit reden, und nur dadurch, dass man gar nicht redet, redet man keine Unwahrheit. In solchem Grade besteht der Dienst bei den Opferfenern in der Wahrheit 57.«

Ich möchte bezweifeln, ob Sie in irgend einer anderen der alten Litteraturen der Welt eine Spur von jener höchsten Empfindlichkeit des Gewissens finden werden, welche daran verzweifelt, jemals die Wahrheit zu sagen, und welche Reden für Silber und Schweigen für Gold crklärt, aber in einem weit tieferen Sinne als unser Sprichwort.

Denjenigen aber, welche sich bald als die Herrscher von Millionen menschlicher Wesen in Indien finden werden, möchte ich die Pflicht einprägen, nationale Vorurteile abzuschütteln, welche zu einer Art von Wahnsinn werden können. Nahen Sie sich den Indern mit solchen Gefühlen, so werden Sie ihnen weder Aufrichtigkeit, noch Wissenschaft, noch Litteratur beibringen. Ja sie könnten sich auf ihre eigene Litteratur berufen, selbst anf ihre Gesetzbücher, um uns wenigstens eine Lektion in der Wahrheit zu geben, in der Wahrheit gegen uns selbst, oder mit anderen Worten in der — Demnt.

Was sagt Yâgñavalkya 55?

»Nicht unsere Einsiedelei«, sagt er — wir würden sagen unsere Religion — »noch weniger die Farbe unserer Haut ist die Ursache der Tugend; diese entsteht nur, wenn sie ausgeübt wird. Deshalb thue man nicht das anderen, was einem selbst nnangenehm ist.«

Und was lehren die Gesetze der Mânavas, welche von Mill so sehr geschmäht wurden?

»Die Übelthäter meinen: niemand sieht uns, die Götter aber sehen sie, und der Greis im Innern $^{59}.\alpha$ 

» Das Selbst ist der Zenge des Selbst, das Selbst ist die Zuflucht des Selbst. Verachte nicht dein eigenes Selbst, den höchsten Zengen der Menschen  $^{60}.\alpha$ 

»Wenn du dich allein meinst, o Freund, so crinnere dich, es weilt doch beständig in deinem Herzen der stille Denker (das höchste Selbst), der das Gnte und das Böse schant 61.«

»Alles Gnte, was du von Geburt an gethan haben magst, o Freund, geht zu den Hunden, wenn du die Unwahrheit redest<sup>62</sup>,«

Oder wie heißt es bei Vasishtha XXX, 1:

Ȇbe Redlichkeit, nicht Unredlichkeit; sprich die Wahrheit, nicht die Unwahrheit; blick in die Ferne, nicht in die Nähe; blick auf zn dem, was das Höchste ist, nicht herab zum Niedrigen.

Ohne Zweifel giebt es moralische Verworfenheit in Indien. und wo giebt es keine moralische Verworfenheit in dieser Welt? Aber es wäre meines Erachtens ein gefährliches Spiel, sich auf die internationale Statistik zu berufen. Auch dürfen wir nicht vergessen, dass wir mit unserem eigenen moralischen Maßstabe messen, der sich in einigen Punkten beträchtlich von dem in Indien üblichen unterscheidet, und ebenso wenig dürfen wir uns wundern, wenn die Söhne das nicht sofort als ein Verbrechen verurteilen, was ihre Väter und Großväter für recht hielten. Wir wollen selbst auf alle Fälle an unserem Sinn für Recht und Unrecht festhalten, aber bei der Beurteilung anderer, sei es im öffentlichen oder im Privatleben, sei es als Historiker oder Politiker, wollen wir nicht vergessen, dass ein freundlicher Geist niemals Schaden thun kann. Ich kann mir in der That nichts Unheilvolleres, nichts Gefährlicheres, nichts, was für das Fortbestehen der englischen Herrschaft in Indien verhängnisvoller werden könnte, denken, als wenn die jungen Civilbeamten mit der Vorstellung dorthin gehen, dass jenes Land ein Abgrund moralischer Verworfenheit, ein Ameisennest von Lügen ist; denn kein Mensch geht so sieher fehl, sei es im öffentlichen oder im Privatleben, als derjenige, welcher in der Übereilung sagt: »Alle Menschen sind Lügner.«

## Anmerkungen.

- <sup>1</sup> Vgl. jedoch The Liberal, 1883, April 22, p. 6.
- <sup>2</sup> Mill's llistory of British India, ed. Wilson, vol. I, p. 375.
- [3 Auch ins Dentsche übersetzt, 6 Bde., Quedlinburg und Leipzig 1839—1840. C. C.]
  - 4 Mill's History, ed. Wilson, vol. I, p. 365.
  - <sup>5</sup> Mill's History, vol. I, p. 325 [deutsche Ausg. S. 335, Anm. 4].
  - <sup>6</sup> L. e., p. 329 [343]. <sup>7</sup> S. 217.
  - <sup>8</sup> Mill's History, vol. 1, p. 329.
- <sup>9</sup> Manu VIII, 43 sagt: "Weder ein König noch einer seiner Diener soll Streit anstiften, noch jemals einen von anderen angestifteten Streitfall niederschlagen."
  - <sup>10</sup> Mill's History, vol. I, p. 327 [340]. 

    11 L. c., p. 368.
- <sup>12</sup> Siehe Elphinstone, Ilistory of India, ed. Cowell, p. 219 Note.
   <sup>n</sup> Von den 232 Todesurteilen wurden in England nur 64 vollstreckt, während in Bengalen sämtliche 59 Todesurteile vollstreckt wurden.
  - <sup>13</sup> Sir Ch. Trevelyan, Christianity and Hindnism, 1882, p. 42.
  - 14 Manu VII. 115.
- $^{15}\,\text{H.}\,$  M. Elliot, Supplement to the Glossary of Indian Terms, p. 151.
- 16 Ich sehe aus Dr. Hunter's letzten statistischen Tabellen, dass die ganze Anzahl von Städten und Dörfern in Britisch Indien 493,429 beträgt. Von diesen haben 448,320 weniger als 1000 Einwohner und dürften Dörfer genannt werden. In Bengalen, wo das Wachstum der Städte durch Anlagen von Seiten der Regierung sehr gefördert worden ist, beträgt die Totalsumme bewohnter Flecken 117,042, und mehr als die Hälfte von diesen enthält weniger als 200 Einwohner. Nur 10,077 Städte in Bengalen haben mehr als 1000 Einwohner, d. h. nicht mehr als ungefähr ein Siebzehntel sämtlicher Niederlassungen sind etwas anderes, als was wir bedeutende Dörfer nennen würden. In den Nordwest-Provinzen ergiebt die letzte Zählung 105,124 Dörfer gegen 297 Städte. Siehe Times vom 14. August 1882.
- <sup>17</sup> Ancient India as described by Megasthenes and Arrian, by Mc Crindle, p. 42.

- <sup>18</sup> »Die gemeinsten Ilindus und Muselmänner begehen und einige von der bessern Sorte unterstützen den Meineid, wie es scheint, so gewissenlos, als ob er ein Beweis von Aufrichtigkeit oder gar ein Verdienst wäre." Sir W. Jones, Address to Grand Jury at Calcutta, in Mill's History, vol. I, p. 324. »Je länger wir eine Provinz besitzen, um so allgemeiner und schlimmer wird der Meineid." Sir G. Campbell, eitiert von S. Johnson, Oriental Religions, India, p. 288.
  - 19 Vasishtha, übers. von Bühler, VIII, 8.
  - <sup>20</sup> Siehe Exkurs C.

  - <sup>23</sup> Vasishtha XVI, 32.
  - <sup>24</sup> Ktesiae Fragmenta (ed. Didot), p. 81.
  - <sup>25</sup> Siehe Indian Antiquary, 1876, p. 333.
- 26 Megasthenis Fragmenta (ed. Didot) in Fragm. Histor. Graec. vol. II, p. 426 b: Ἀλήθειάν τε ὁμοίως καὶ ἀφετὴν ἀποδέχονται.
  - <sup>27</sup> Indica, cap. XII, 6.
  - <sup>28</sup> Siehe Mc Crindle im Indian Antiquary, 1876, p. 92.
  - <sup>29</sup> Siehe Stanislas Julien, Journal Asiatique, 1847, Août, pp. 98, 105.
  - 30 Vol. II, p. 83.
  - <sup>31</sup> Elliot, History of India, vol. 1, p. 88.
- <sup>32</sup> Siehe Mehren, Manuel de la Cosmographie du moyen âge, traduction de l'ouvrage de Shems-ed-din Abou Abdallah de Damas, Paris, Leroux, 1874, p. 391.
  - <sup>33</sup> Marco Polo, ed. H. Yule, vol. II, p. 350. 

    <sup>34</sup> L. c. p. 354.
- <sup>35</sup> Notices des Manuscrits, tom. XIV, p. 436. Er scheint als einer der ersten berichtet zu haben, dass der persische Text des Kalilah und Dimna von dem weisen Volke Indiens entlehut ist.
  - <sup>36</sup> Samuel Johnson, India, p. 294.
  - <sup>37</sup> Sleeman, Rambles, vol. 1, p. 63.
  - <sup>38</sup> Rigveda I, 87, 4; 145, 5; 174, 1; V, 23, 2.
  - <sup>39</sup> RV. III, 14, 6; 32, 9. <sup>40</sup> RV. VI, 22, 2. <sup>41</sup> RV. VII, 104, 14.
- <sup>42</sup> Oft führen sie selbst dies satya oder rta, das Wahre oder Wirkliche, auf eine höhere Ursache zurück und sagen RV. X, 190, 1 "Das Wahre und Wirkliche wurde aus der entflammten Glut geboren; daraus entstand die Nacht, und daraus das wogende Meer. Aus dem Meer wurde Samvatsara, das Jahr, geboren, welches Tag und Nacht bestimmt, der Ilerr über alles, was sich regt. Der Schöpfer dhâtr) bildete Sonne und Mond der Reihe nach; er bildete die Wolken, die Erde, die Luft und den höchsten Himmel.«
  - 43 RV. 1, 23, 22.
- <sup>41</sup> Oder vielleicht: »Wo ich auch immer getäuscht oder falsch geschworen haben mag.«
  - 45 Satapatha Brâhmana H, 2, 2, 19.

- <sup>46</sup> Vgl. Muir, Metrical Translations, p. 268.
- <sup>17</sup> Satapatha Brâhmana III, 1, 2, 10.
- 48 Taittirîya Aranyaka X, 9.
- <sup>49</sup> Muir, Metrical Translations, p. 218.
- 50 Holtzmann, das alte indische Epos, p. 21, Ann. 83. 51 V, 24.
- 52 Vgl. über die verzeihlichen Not-lügen ferner Gautama XXIII, 29. Vasishtha XVI, 35; Vishan VIII, 15; Manu IV, 135; VIII, 103; sowie die allgemeine Regel im Vishanpurâna Wilson's Übersetzung, S. 312): »Ein weiser Mann soll immer die Wahrheit reden, wenn sie angenehm ist, uud schweigen, wenn sie Schmerz bereiten würde Er soll das nicht aussprechen, was, wenngleich augenehm, schädlich sein könnte; denn es wäre besser, das zu sagen, was heilsam sein möchte, wenn es auch den größten Anstoß geben sollte. Ein besonnener Mann wird immer in seinen Handlungen, Gedanken und Reden das ins Auge fassen, was gut ist für die lebenden Geschöpfe, sowohl in dieser wie in der nächsten Welt.«
  - 53 I, 3412; III, 13,544; VH, 8742; VIII, 3436, 3464.
  - 54 Mahâbh, VIII, 3448.
  - <sup>55</sup> Muir l. e. p. 268, Mahâbh. I, 3095.
  - <sup>56</sup> Mahâbh. I, 3015—16.
- $^{57}$  Satapatha Brâhmana, translated by Eggeling, Sacred Books of the East, vol. XII, p. 313, § 20.
  - 58 III, 65. 59 VIII, 55. 60 VIII, 84. 61 VIII, 91.
  - 62 VIII, 90.

## Menschliches Interesse an der Sanskrit-Litteratur.

## Dritte Vorlesung.

In meiner zweiten Vorlesung suchte ich die Meinung zu widerlegen, dass die Hindus, unter welchen der junge Civilbeamte die besten Jahre seines Lebens zuzubringen hat, eine moralisch so heruntergekommene Rasse und besonders einer jeden Achtung vor der Wahrheit so bar siud, dass sie uns immer fremd bleiben müssen, und dass von irgend einer wirklichen Kameradschaft oder Freundschaft mit ihnen nicht die Rede sein kann.

Hente möchte ich das Vorurteil bekämpfen, dass die Litteratur von Indien, und vorzugsweise die klassische Sanskrit-Litteratur, was anch immer ihr Interesse für den Gelehrten und Altertumsforscher sein mag, uns wenig zu lehren hat, was wir nicht aus anderen Quellen besser lernen können, und dass sie unter allen Umständen für den jungen Civilbeamten von geringem praktischen Nutzen ist. Wenn diese nur lernen, sich im Hindustani oder Tamil auszudrücken, so gilt dies für genng; ja, da sie mit Menschen und den gewöhnlichen Geschäften des Lebens zu thun haben, und da sie vor allem Welt- und Geschäftsmänner sein sollen, wird es sogar für gefährlich gehalten, wenn sie sieh in Fragen einer abstrusen Gelehrsamkeit oder in Untersnehungen über alte Religion, Mythologie und Philosophie vertiefen wollten.

Ich hege gerade die entgegengesetzte Meinung, und würde es jedem Jünglinge raten, der sein Leben in Indien genießen und zu seinem eigenen, sowie zu fremdem Nutzen anwenden will. Sanskrit zu lernen, und es gut zu lernen.

Ich weiß, man wird sagen: Was kann heutzutage das Sanskrit nützen? Ist es nicht eine tote Sprache? Und schämen sich die Hindus nicht selbst ihrer alten Litteratur? Lernen sie nicht Englisch, und ziehen sie nicht Loeke und Hume und Mill ihren alten Dichtern und Philosophen vor?

Ohne Zweifel ist das Sanskrit in einem Sinne eine tote Sprache. Es war, glaube ich, schon vor mehr als zweitausend Jahren eine tote Sprache. Buddha befahl seinen Sehülern um ungefähr 500 v. Chr., in den Volksdialekten zu predigen, und als König Asoka im dritten Jahrhundert v. Chr. seine Edikte erließ, welche vom Volke gelesen oder wenigstens verstanden werden sollten, ließ er sie auf Felsen und Pfeilern eingraben. abgefasst in den verschiedenen lokalen Mundarten von Kabul<sup>1</sup> im Norden bis Ballabhi im Süden, von den Quellen des Ganges und der Jumnah bis Allahabad und Patna, ja sogar bis herab nach Orissa. Diese verschiedenen Dialekte sind so abweichend vom Sanskrit wie das Italienische vom Lateinischen, und wir haben daher guten Grund zu der Annahme, dass das Sanskrit im dritten Jahrhundert v. Chr., wenn nicht früher, aufgehört hatte, die gesprochene Sprache der großen Masse des Volkes zu sein.

Es giebt eine interessante Stelle im Kullavagga, wo nus berichtet wird, dass schon bei Lebzeiten Buddha's einige seiner Sehüler, welche von Geburt Brahmanen waren, sich darüber beklagten, dass das Volk die Worte seines Lehrers entstelle, indem jedermann sie in seinem eigenen Dialekt (nirutti) wiederhole. Sie machten den Vorschlag, die Worte ins Sanskrit zu übersetzen; er aber lehnte es ab und befahl, dass jedermann seine Lehre in seiner eigenen Sprache lernen sollte<sup>2</sup>.

Hardy citiert noch eine andere Stelle in seinem Mannal of Buddhism, p. 156, wo wir lesen, dass zu der Zeit, als Buddha zuerst predigte, jeder der zahllosen Znhörer dachte, der Weise blicke auf ihn und rede zu ihm in seiner eigenen Sprache. obwohl die gebrauchte Sprache Mâgadhi<sup>3</sup> war.

Das Sanskrit hatte daher als die von der Volksmasse gesprochene Sprache schon im dritten Jahrhundert v. Chr. zu existieren aufgehört.

Freilich ist der Zusammenhang zwischen der Vergangenheit und der Gegenwart in Indien so wunderbar, dass man trotz wiederholter socialer Erschütterungen, religiöser Reformen und fremder Invasionen behaupten darf: das Sanskrit ist noch immer die einzige Sprache, welche im ganzen Umkreise des ungeheuren Landes gesprochen wird.

Obgleich die buddhistischen Souveraine ihre Inschriften in den Dialekten veröffentlichten, fuhr man doch während der letzten zweitausend Jahre fort, öffentliche Inschriften, sowie offizielle Dokumente privater Natur in Sanskrit abzufassen. Und obgleich die Sprache der heiligen Schriften der Buddhisten und Gainas den Volksmundarten entnommen ist, wurde doch die Litteratur Indiens nach wie vor in Pânineischem Sanskrit geschrieben, während die wenigen Ausnahmen, wie z. B. der Gebrauch des Prâkrit bei Frauen und Personen niederen Ranges in den Dramen, selbst nicht ohne wichtige historische Bedeutung sind.

Selbst im gegenwärtigen Augenblick, nach einem Jahrhundert englischer Herrschaft und englischen Unterrichts, glaube ich, dass Sanskrit in Indien in einem weiteren Kreise verstanden wird, als Latein in Europa zur Zeit Dantes.

So oft ich von einem Gelehrten aus Indien einen Brief empfange, ist derselbe in Sanskrit geschrieben. So oft es einen Streit über juristische und religiöse Fragen giebt, werden die Broschüren darüber in Indien in Sanskrit abgefasst. Es giebt Zeitsehriften in Sanskrit, deren Existenz ganz und gar von solehen Lesern abhängen muss, welche jene klassische Sprache den Mundarten vorzichen. Da ist der Pandit 1, der zu Benares herausgegeben wird und nicht nur Ansgaben alter Texte enthält, sondern auch Abhandlungen über moderne Gegenstände, Recensionen von Büchern, die in England ersehienen sind, und polemisehe Artikel, alles in Sanskrit.

Eine andere Zeitsehrift derselben Art ist die Pratnakam-

ranaudini, »die Wonne der Altertumsfreunde«, ebenfalls in Benares heransgegeben und viel wertvolles Material enthaltend.

Da ist ferner der Vidyodaya, der Aufgang der Wissenschafta, ein Sanskrit-Johrnal, das in Calcutta erscheint und manchen wichtigen Artikel bringt. Es giebt wahrscheinlich noch andere, die ich nicht kenne.

Zu Bombay erscheint eine Monatssehrift, welche von Moreshwar Kunte heransgegeben wird, nuter dem Namen Shaddarshanachintanika oder "Studien in der indischen Philosophie". Diese giebt den Text der alten philosophischen Systeme mit Kommentaren, welche in Sanskrit geschrieben, in diesem Falle aber von einer Marathi- und einer englischen Übersetzung begleitet sind.

Von dem Rigveda, dem ältesten Sanskrit-Bueh, kommen jetzt zwei Ansgaben in monatlichen Nummern heraus; die eine wird in Bombay von der liberalen Partei, wie man sie nennen könnte, besorgt, die andere in Prayâga Allahabad von Dayânanda Sarasvatî, dem Vertreter der indisehen Orthodoxie. Die erstere enthält eine Sanskrit-Paraphrase und eine Marathi- und eine englisehe Übersetzung; die letztere eine ausführliche Erklärung in Sanskrit, samt einem Kommentar in der Mundart. Diese Bücher werden durch Subskription veröffentlicht, und die Liste der Subskribenten unter den Eingebornen von Indien ist sehr beträchtlich.

Es giebt andere Journale, welche hauptsächlich in den gesproehenen Dialekten, wie Bengali, Marathi oder Hindi geschrieben werden; aber sie enthalten gelegentlich auch Sanskrit-Artikel, wie die Hariskandrakandrikâ, herausgegeben zu Benares, die Tattvabodhint, herausgegeben zu Calentta, u. a. m.

Erst neulieh sah ieh in dem *Liberal*, dem Journal von Keshub Chunder Sen's Partei, den Berieht über eine Zusammenkunft des Brahmavrata Samadhyayi, eines vedistischen Gelehrten von Nuddea, und des Kashinath Trimbak Telang, eines M. A. der Universität Bombay. Der eine kam vom Osten, der andere vom Westen, und doch konnten sich beide fließend in Sanskrit unterhalten.

Noch anßerordentlicher ist die Anzahl von Sanskrit-Texten, Max Müller, Indien. die aus der einheimisehen Presse hervorgehen, und nach denen eine große Nachfrage zu sein scheint; denn wenn wir die Bücher nach England bestellen, finden wir oft, dass in einem oder in zwei Jahren die ganze Auflage in Indien selbst verkauft ist. Das würde nicht der Fall sein mit angelsächsischen Texten in England oder mit lateinischen Texten in Italien!

Aber noch mehr: wir hören, dass die alten epischen Gedichte, das Mahâbhârata und Râmâyana, noch immer in den Tempeln zum Besten der Besueher vorgetragen werden, und dass in den Dörfern große Menschenmassen um den Kâthaka, den Leser dieser alten Sanskrit-Gedichte, zusammenströmen und oft seine Recitationen mit Thränen und Seufzern unterbrechen, wenn der Held des Gedichts in die Verbannung geschickt wird, während, wenn er in sein Königreich zurückkehrt, die Häuser des Dorfes mit Lampen und Guirlanden geschmückt werden. Eine solche Vorlesung des ganzen Mahâbhârata soll neunzig Tage oder bisweilen ein halbes Jahr einnehmen 6. Für die große Menge ist es ohne Zweifel notwendig, dass der brahmanische Erzähler (Kâthaka) das alte Gedicht erklärt; aber es müssen auch einige Leute da sein, welche die alte Poesie des Vyâsa und Vâlmiki verstehen oder zu verstehen glauben.

Es giebt noch jetzt, wo so wenige Verloekungen zu den vedisehen Studien existieren, Tausende von Brahmanen<sup>7</sup>, welche den ganzen Rigveda auswendig wissen und hersagen können, und was für den Rigveda gilt, gilt für viele andere Bücher.

Doch wäre das Sanskrit selbst in noch höherem Grade eine tote Sprache, als es wirklich eine solche ist, so ziehen doch sämmtliche lebende Sprachen Indiens, sowohl die arischen wie die dravidischen, Leben und Seele aus dem Sanskrit<sup>S</sup>. Über diesen Punkt und über die große Hilfe, welche selbst eine beschränkte Kenntnis des Sanskrit in der Aneignung der Volksmundarten leistet, habe ich und haben Andere, die besser dazn geeignet sind als ich, so oft, wenngleich ohne praktische Wirkung gesprochen, dass ich darüber nicht noch einmal zu sprechen brauche.

Lassen Sie uns jedoch den Einwand, dass die Sanskrit-

Litteratur eine tote oder eine künstliche Litteratur sei, etwas näher prüfen, um zu sehen, ob nicht eine Art von Wahrheit darin liegt. Einige sind der Meinung, dass die litterarischen Werke, welche wir im Sanskrit besitzen, überhaupt niemals richtiges Leben hatten, dass sie durchans scholastische Produktionen waren, und dass sie nus darum nichts von dem lehren können, was wir wirklich wissen wollen, nämlich von der historischen Entwickelung des indischen Geistes. Andere behaupten, dass unter allen Umständen im gegenwärtigen Augenblicke, nach einem Jahrhundert der englischen Herrschaft, die Sanskrit-Litteratur aufgehört hat, eine treibende Kraft in Indien zu sein, und ums nichts von dem lehren kann, was jetzt durch die Seele des Hindu geht und sie im Guten und Bösen beeinflusst.

Lassen Sie uns auf die Thatsachen blicken. Sanskrit-Litteratur ist ein sehr weiter und unbestimmter Ausdruck. Wenn die Vedas, wie wir sie jetzt besitzen, um 1500 v. Chr. verfasst wurden, und wenn es eine Thatsache ist, dass bis heute bedeutende Werke in Sanskrit geschrieben werden, so haben wir einen Strom litterarischer Thätigkeit vor uns, der sich durch dreitansend vierhundert Jahre hinzieht. Mit Ausnahme von China giebt es nichts Ähnliches in der ganzen Welt.

Es ist schwer, eine Vorstellung von der ungeheuren Ausdehnung und Mannigfaltigkeit dieser Litteratur zu geben. Nur uach nnd nach werden wir mit den zahllosen Schätzen bekannt, welche noch in Handschriften existieren, und mit den Titeln jener noch größeren Zahl von Werken, die früher existiert haben müssen, darunter manche, die noch von Schriftstellern der letzten drei oder vier Jahrhunderte eitiert werden <sup>9</sup>.

Die indische Regierung hat in den letzten Jahren eine Art von bibliographischer Durchforschung Indiens anstellen lassen, und einige Sanskrit-Gelehrte, enropäische wie einheimische, nach den Orten geschickt, wo man wusste, dass Sammlungen von Sanskrit-Handschriften vorhanden waren, mit der Aufgabe, dieselben zu untersuchen und zu katalogisieren. Einige von diesen Katalogen sind veröffentlicht worden, und wir lernen aus ihnen, dass die Zahl von besonderen Werken in Sanskrit, von welchen bis heute

Manuskripte existieren, sieh anf 10,000 10 beläuft. Ieh glaube. dies ist mehr, als die ganze klassische Litteratur von Griechenland und Italien zusammengenommen. Vieles davon wird ohne Zweifel reiner Schund genannt werden: aber Sie wissen, dass noch in unseren Tagen die Schriften eines ausgezeichneten Philosophen »reiner Sehund « genannt sind. Ich möchte Ihnen nur zeigen, dass sieh durch die ganze Geschiehte von Indien, durch ihre drei oder viertausend Jahre, eine Landstraße, oder vielleicht sage ich besser, eine hohe Gebirgsstraße der Litteratur hinzieht. Sie mag von dem Gewühl der Ebene entfernt, den Millionen meuschlicher Wesen in ihrem Kampfe ums tägliche Leben vielleicht kanm sichtbar sein. Sie mag nur von wenigen einsamen Wanderern betreten worden sein. Aber für den Historiker der menschlichen Rasse, für den Erforseher der Entwickelung des menschliehen Geistes, sind jene wenigen einsamen Wanderer bei alledem die wahren Vertreter Indiens von Jahrhundert zu Jahrhundert. Wir wollen uns nicht fäusehen lassen. Die wahre Weltgesehichte muss immer die Geschiehte einiger Weniger sein, und wie wir den Himâlaya nach der Höhe des Mount Everest messen, so nehmen wir den wahren Maßstab für Indien von den Diehtern des Veda, den Weisen der Upanishads, den Begründern der Vedanta und Samkhya-Philosophie und den Verfassern der ältesten Gesetzbücher, und nicht von den Millionen, deren Geburt und Tod sieh in ihren Dörferu abspielt, und die niemals auch nur einen Augenbliek aus der sehläfrigen Tränmerei ihres Lebens aufgerüttelt worden sind.

Für die große Masse in Indien war die Sanskrit-Litteratur ohne Zweifel nicht nur eine tote Litteratur, sondern einfach gar nicht vorhanden; aber dasselbe könnte man von fast jeder Litteratur sagen, und besonders von den Litteraturen der alten Welt.

Aber anch darüber hinans bin ich ganz und gar daranf vorbereitet, bis zu einem gewissen Grade die Wahrheit der Behauptung anzuerkennen, dass ein großer Teil der Sanskrit-Litteratur niemals lebendig und national gewesen ist in dem Sinne, wie zu Zeiten die Litteraturen von Griechenland und Rom das Leben einer ganzen Nation wiederspiegelten: und es ist

außerdem durchans wahr, dass die Sanskrit-Bücher, die dem großen Publikum am besten bekannt sind, zu derjenigen Periode der indischen Litteratur gehören, welche richtig die Renaissance-Periode heißen möchte; als diejenigen, welche Sanskrit schrieben, selbst die Sprache zu lernen hatten, wie wir Latein lernen, und sich dessen bewusst waren, dass sie einzig für ein gelchrtes und gebildetes Publikum, und nieht für das Volk im Großen schrieben.

Dies wird eine ausführliehere Erklärung nötig machen.

Wir dürfen die ganze Sanskrit-Litteratur, wenn wir mit dem Rigveda anfangen und mit Dayânanda's Einleitung zu seiner Ausgabe des Rigveda, seiner keineswegs uninteressanten Rigvedabhûmikâ, aufhören, in zwei große Perioden einteilen: in die, welehe der großen turanisehen Invasion vorhergeht, und in die, welehe ihr folgt.

Die erstere umfasst die vedische und die alte buddhistische Litteratur, die letztere alles Übrige.

Wenn ich die Invasion, welche gewöhnlich die Invasion der Sakas oder der Scythen oder der Indo-Scythen oder der Turushkas heißt, die turanische Invasion nenne, so geschieht dies einfach darum, weil ich mich vorläufig nicht näher, als es gerade nötig ist, auf die Nationalität der Stämme einlassen möchte, welche in der Zeit von ungefähr dem ersten Jahrhundert v. Chr. bis zum dritten Jahrhundert n. Chr. von Indien oder wenigstens von der Regierung Indiens Besitz nahmen.

Sie sind am besten bekannt unter dem Namen der Yueh-chi, mit welchem sie in den ehinesisehen Chroniken benannt werden. Diese chinesisehen Chroniken bilden die Hanptquelle, aus welcher wir unsere Kenntnis von diesen Stämmen sowohl vor als nach ihrem Einfall in Indien herleiten. In Bezug auf ihre Verwandtschaft mit anderen Rassen sind viele Theorien vorgebracht worden. Sie werden beschrieben als von rötlicher und weißer Hantfarbe und vom Pferde herab schießend, und da eine gewisse Ähnlichkeit zwischen ihrem chinesischen Namen Yuehchi und den Gothi oder Goten vorhanden war, wurden sie von Remusat 11 mit jenen germanischen Stämmen identificiert, und

von anderen mit den Getae, den Nachbaren der Goten. Tod ging sogar noch einen Schritt weiter und führte die Gâts in Indien und die Raiputs auf die Yueh-chi und Getae 12 zurück. Mit der Zeit wird wohl einiges Lieht in all diese Finsternis kommen: angenblicklich müssen wir uns mit der Thatsache begnügen, dass zwischen dem ersten Jahrhundert vor und dem dritten Jahrhundert nach unserer Zeitrechnung die größte politische Revolution in Indien stattfand, und zwar in Folge der wiederholten Einfälle turanischer oder, um einen noch sieheren Ausdruck zu gebrauchen, nördlicher Stämme. Ihre Auwesenheit in Indien, welche von den ehiuesischen Historikern überliefert ist, wird durch Münzen, Iusehriften, und durch die traditionelle Geschiehte des Landes, wie sie auch immer sein mag, vollkommen bestätigt; aber nach meiner Ansicht bezeugt nichts dentlieher die Gegenwart dieser fremden Eindringlinge, als der Riss, oder, wie ieh fast sagen könnte, die Lücke in der brahmanisehen Litteratur Indiens vom ersten Jahrhundert vor bis zum dritten Jahrhundert nach unserer Ära 13.

Wenn wir die politische und sociale Lage jenes Landes betraehten, können wir uns leicht vorstellen, was im Falle einer Invasion und Eroberung durch eine kriegerische Rasse eintreten würde. Die Fremdlinge würden von den Festungen und Burgen Besitz nehmen, und die alten Könige entweder beseitigen oder zu ihren Vasallen und Agenten machen. Alles andere würde geradeso weiter gehen wie zuvor. Der Grundzins würde gezahlt, die Stenern eingezogen werden, und das Leben der Dörfler, d. h. der großen Mehrzahl des Volkes von Indien, würde durch den Regierungsweehsel beinahe gar nicht in seinem Fortgange gestört werden. Die einzige Klasse, welche darunter leiden würde, oder auf alle Fälle leiden könnte, wären die Priester, wenn sie sich nicht mit den neuen Eroberern irgendwie einigen könnten. Die Priesterkaste war jedoch bis zu einem hohen Grade die litterarische Kaste, und die Abwesenheit ihrer alten Besehützer, der einheimischen Rajahs, konnte wohl für einige Zeit einen vollkommenen Stillstand der wissenschaftlichen Thätigkeit erzeugen. Das Aufblühen des Buddhismus und seine formelle Annahme durch König Asoka hatte die Macht und den Einfluss der alten brahmanischen Hierarchie schon beträchtlich erschüttert. Die nördlichen Eroberer, was auch immer ihre Religion gewesen sein mag, waren sicher keine Vedagläubigen. Sie scheinen eine Art von Kompromiss mit dem Buddhismus geschlossen zu haben, und vermutlich kommt auf Rechnung dieses Kompromisses oder einer Verquiekung von Saka-Legenden mit buddhistischen Lehren die sogenannte Mahâyâna-Form des Buddhismus — und besonders die Amitâbha-Verchrung — welche unter Kanishka, einem der turanischen Herrscher Indiens im ersten Jahrhundert n. Chr. endgültig festgestellt wurde.

Wenn wir also die ganze Sanskrit-Litteratur in diese zwei Perioden einteilen, die eine vor der großen turanischen Invasion, die andere nach derselben, so dürfen wir die Litteratur der ersteren Periode alt und natürlich, die der letzteren modern und künstlich nennen.

Aus der früheren Periode besitzen wir erstlich, was man den Veda genannt hat, d. i. die Wissenschaft im weitesten Sinne des Worts — eine beträchtliche Masse von Litteratur, aber augenscheinlich nur ein aus einem allgemeinen Schiffbruch gerettetes Wrack; zweitens die in dem buddhistischen Tripitaka vereinigten Werke, uns jetzt hauptsächlich bekannt in dem sogenannten Pâlidialekt, den Gâthâdialekten und dem Sanskrit, und wahrscheinlich in späteren Zeiten sehr vermehrt.

Die zweite Periode der Sanskrit-Litteratur umfasst alles Übrige. Beide Perioden zerfallen wieder in Unterabteilungen; aber damit haben wir im Augenblicke nichts zu thun.

Nun will ich sehr gern zugeben, dass die Litteratur der zweiten Periode, die moderne Sanskrit-Litteratur, niemals eine lebende oder nationale Litteratur gewesen ist. Sie enthält hier und da Reste aus früheren Zeiten, angepasst dem litterarischen, religiösen und moralischen Geschmack einer späteren Epoche; und so oft wir imstande sind, jene alten Elemente auszusondern, können sie dazu dienen, ein Licht auf die Vergangenheit zu werfen und bis zu einem gewissen Grade zu ergänzen, was in der Litteratur der vedischen Zeiten verloren gegangen ist. Die

metrischen Gesetzbücher z. B. enthalten altes Material, welches während der vedischen Periode zum Teil als Prosa, in Sûtras, zum Teil in älteren Metren, als Gâthâs, vorhanden war. Die epischen Gediehte, das Mahâbhârata und Râmâyana, haben die Stelle der alten Itihâsas und Âkhyânas eingenommen. Ja sogar die Purânas mögen Elemente, wenn auch in sehr veränderter Gestalt, von dem enthalten, was in der vedischen Litteratur Purâna 14 genannt wurde.

Aber die große Masse jener späteren Litteratur ist künstlich oder scholastisch, voll interessanter Diehtungen und keineswegs der Originalität und gelegentlicher Schönheit bar; aber trotz alledem nur merkwürdig und weit mehr geeignet, das Interesse des Orientalisten, als die menschlichen Sympathien des Historikers und Philosophen zu erwecken.

Anders steht es mit der alten Litteratur von Indien, welche von der vedischen und buddhistischen Religion beherrscht wird. Diese Litteratur eröffnet uns ein Kapitel in der sogenannten Erziehung des Mensehengeschlechts, zu welchem wir nirgend sonst eine Parallele finden können. Jeder, der ein Interesse hat für die historische Entstehung unserer Sprache, d. h. uuserer Gedanken: für die erste verständliche Entwickelung der Religion und Mythologie: für die erste Begründung dessen, was man in späteren Zeiten die Wissenschaften der Astronomie, Metronomie, Grammatik und Etymologie genannt hat; für die ersten Regungen philosophischen Denkeus; für die ersten Versuche einer Regulierung des Familien-, Dorf- und Staatslebens, beruhend auf Religion, Ceremoniell. Tradition und Koutrakt (samaya) - muss in Zukunft der Litteratur der vedischen Periode dieselbe Aufmerksamkeit widmen, wie der griechischen, römischen und deutschen Litteratur.

Was die Lehren anbetrifft, welche die frühe Litteratur des Buddhismus uns geben kann, so brauche ich gegenwärtig nicht bei deuselben zu verweilen. Wenn ich nach den zahlreichen Anfragen urteilen darf, die an mich ergehen in Bezug auf jene Religion und ihre schlagende Übereinstimmung mit dem Christentum, so ist der Buddhismus bereits ein Gegenstand des

allgemeinen Interesses geworden, und wird und sollte es immer mehr und mehr werden <sup>15</sup>. Doeh ist es nicht meine Absicht, in diesem Kursus von Vorlesungen bei jener Gattung der Litteratur zu verweilen; meine Zeit kann kaum hinreichen, einen kurzen Überblick der vedischen Litteratur und eine Erörterung der Hamptlehren zu geben, die wir aus den Hymnen, den Brâhmanas, den Upanishads und den Sütras ziehen können.

Es war ein wirkliches Unglück, dass die Sanskrit-Litteratur dem gebildeten Publikum Europas zuerst durch Werke bekannt wurde, welche zu der zweiten oder, wie ich sie nannte. der Renaissance-Periode gehörten. Die Bhagavadgitâ, die Dramen des Kâlidâsa, wie die Sakuntalâ oder Urvasî, einige Episoden ans dem Mahâbhârata und Râmâyana, wie die vom Nala und der Yagnadattavadha, die Fabeln des Hitopadesa und die Sprüche des Bhartchari sind ohne Zweifel sehr interessant: und da man sie zu der Zeit, als sie zuerst in Enropa bekannt wurden, in das höchste Altertum versetzte, und sie von einem Volke herrührten, das man bis dahin einer hohen litterarischen Thätigkeit für ganz unfähig gehalten hatte, so zogen sie natürlich die Aufmerksamkeit solcher Männer wie Sir William Jones in England, Herder und Goethe in Deutsehland, auf sich, welche Gefallen daran fanden, von ihnen in Ausdrücken der höchsten Bewunderung zu reden. Es war zu jener Zeit Mode, von Kâlidåsa zu sprechen wie es z. B. Alexander von Humboldt noch in einem so neuen Werke wie der Kosmos that, als » dem großen Zeitgenossen des Vergil und des Horaz, welcher an dem glänzenden Hofe des Vikramâditya lebte«, und diesen Vikramâditya hielt man für den Gründer der Samvat-Ära, 56 v. Chr. Aber dies alles ist nun anders geworden. Wer auch immer der Vikramâditya gewesen ist, welcher die Sakas besiegt und eine andere Ära, die Samvat-Ära, 56 v. Chr., gestiftet haben soll, er hat sicher nicht im ersten Jahrhundert v. Chr. gelebt. Auch gelten die Inder nicht länger als eine litteraturlose Rasse, und ihre Poesie als populär und kunstlos. Im Gegenteil, sie werden jetzt nach derselben Richtschnur beurteilt wie die Perser oder Araber, die Italiener oder Franzosen, und nach diesem Maße

gemessen, stehen solche Werke, wie die Dramen Kâlidâsa's, nicht höher als viele Dramen, welche man lange in Staub und Frieden auf den Bücherbrettern unserer Bibliotheken hat ruhen lassen. Kâlidâsa wird mit Bhâravi als ein berühmter Dichter auf einer Inschrift 16 erwähnt, welche 585-6 n. Chr. (507 nach der Saka-Ära) datiert ist, und für den Augenblick sehe ich keinen Grund, ihn viel früher anzusetzen. Was die Gesetze des Manu betrifft, welche in ein fabelhaftes Altertum<sup>17</sup> verwiesen zu werden pflegten, und noch zuweilen von solchen verwiesen werden, die aufs Geratewohl oder aus zweiter Hand schreiben, so zweifle ich, ob sie in ihrer gegenwärtigen Form älter sein können, als das vierte Jahrhundert unserer Zeitrechnung, ja ich bin ganz darauf vorbereitet, ihnen selbst ein späteres Zeitalter angewiesen zu sehen. Ich weiß, dies wird manchen Sanskrit-Gelehrten wie Ketzerei vorkommen, aber wir müssen versuchen, ehrlich gegen uns selbst zu sein. Giebt es irgend einen zwingenden Beweis dafür, dass das Mânavadharmasâstra, wie wir es jetzt besitzen, geschrieben in fortlaufenden Sloken, älter sein muss, als 300 n. Chr.? Und wenn kein solcher vorhanden ist, warum sollen wir dies nicht offen hinstellen, den Widerspruch herausfordern, und es mit Dank hinnehmen, wenn unsere Zweifel beseitigt werden können?

Dass Manu vor jener Zeit ein Name von hoher juristischer Autorität war, und dass Manu und das Mânavam in den alten Rechts-Sûtras häufig eitiert werden, ist ganz wahr; aber dies dient nur zur Verstärkung der Überzengung, dass die Litteratur, welche auf die turanische Invasion folgte, voll ist von Trümmern, die aus der dazwischen getreteuen Übersehwemmung gerettet sind. Wenn die sogenannten Gesetze des Mann während der vergangenen Jahrhunderte als ein Gesetzbuch existiert hätten, wie der Codex des Justinianns, wäre es wahrscheinlich, dass man es nie eitierte oder sieh nie darauf berief?

Varâhamihira (gestorben 587 n. Chr.) bezicht sieh mehrere Male auf Manu, aber nicht auf ein Mânavadharmasâstram, und das einzige Mal, wo er wirklich eine Anzahl von Versen aus Manu zu eitieren scheint, finden wir diese Verse in unserem Texte nicht <sup>18</sup>. Höchstwahrscheinlich war das Jahrhundert, iu welchem Varâhamihira lebte und schrieb, das Zeitalter der litterarischen Renaissanee in Indien. Dass Kâlidâsa und Bhâravi zu jener Zeit berühmt waren, wissen wir aus dem Zeugnis der Inschriften. Wir wissen desgleichen, dass während jenes Jahrhunderts der Ruhm der indischen Litteratur Persien erreicht hatte, und dass der König von Persien, Khosru Nushirvan, seinen Arzt Barzôî nach Indien schickte, um die Fabeln des Pañkatantra, oder vielmehr ihr Original, aus dem Sanskrit in das Pahlavi zu übersetzen. Die berühmten »Neun Edelsteine « oder » die neun Klassiker «, wie wir sagen würden, sind wenigstens zum Teil in dasselbe Zeitalter 19 versetzt worden, und ich zweifle, ob wir irgend etwas aus der Sanskrit-Litteratur, die vedischen und buddhistischen Schriften immer ausgenommen, einer viel früheren Epoche werden zuweisen dürfen 20.

Obgleich die Probestücke jener modernen Sanskrit-Litteratur, als sie zuerst in Europa bekannt wurden, nicht verfehlten, ein allgemeines Aufsehen zu erregen, und selbst jetzt noch imstande sind, ein gewisses oberflächliches Interesse für die indische Litteratur rege zu erhalten, waren ernstere Gelehrte doch bald mit ihnen fertig, und während sie jeuen Werken gern einen Anspruch auf Anmut und fesselnden Reiz zugestanden, konnten sie nicht daran denken, der Sanskrit-Litteratur eine Stelle unter den Weltlitteraturen, eine Stelle zur Seite der griechischen und lateinischen, italienischen, französischen, englischen oder deutschen Litteratur einzuräumen.

Es gab freilich eine Zeit, wo man anfing, sich einzubilden, alles Wissenswerte in Bezug auf die indische Litteratur sei sehon bekannt, und der einzige Grund, warum Sanskrit eine Stelle unter den anerkannten Lehrgegenständen einer Universität beanspruchen dürfe, sei seine Nützlichkeit für das Studium der Sprachwissenschaft.

Zu derselben Zeit jedoch — es ist jetzt etwa vierzig Jahre her — wurde ein neuer Anlauf genommen, welcher der Sanskrit-Wissenschaft ein gänzlich neues Gepräge aufgedrückt hat. Der Haupturheber dieser Bewegung war Burnonf, damals Professor

am Collège de France zu Paris, ein ausgezeichneter Gelehrter, dabei aber ein Mann von weitem Gesichtskreis und wahrhaft historischem Instinkt, und keineswegs dazu angethan. sein Leben bloß an Nalas und Sakuntalâs zu verschwenden. Erzogen in den alten Traditionen der klassischen Schule in Frankreich — sein Vater war der Verfasser der bekannten griechischen Grammatik -, dann eine Zeitlang ein vielversprechender junger Advokat mit einflussreichen Freunden wie Guizot. Thiers, Mignet, Villemain zur Seite, und mit einer glänzenden Zukunft vor sich, durfte man von ihm nicht erwarten, dass er seine Zeit mit hübsehen Sauskritverschen verzetteln würde. Was er suchte, als er sich auf das Sanskrit warf, war Geschichte, Menschengeschichte, Weltgeschichte, und mit sicherem Blick erfasste er die vedischen und die buddhistischen Schriften als die beiden Stellen, die allein festen Grund boten in dem Schlamm der indischen Litteratur. Er starb jung und hat nur ein paar Gewölbe von dem Gebäude, das er aufführen wollte, hinterlassen. Aber sein Geist lehte in seinen Schülern und Freunden weiter, und wenige werden leugnen, dass der erste direkte oder indirekte Impuls zu allem, was seitdem von den Gelehrten in der vedischen und buddhistischen Litteratur geleistet worden ist. von Burnouf und seinen Vorlesungen am Collège de France den Ausgang genommen hat.

Was finden wir nun, werden Sie fragen, in jener alten Sanskrit-Litteratur, was wir nicht anderswo auch finden können? Meine Antwort ist: Wir finden dort den Indogermanen, welchen wir in seinen verschiedenen Charakteren kennen, als Griechen, Römer, Germanen, Kelten, Slaven, in einem gänzlich neuen Charakter. Während in seinen nördlichen Wanderungen seine aktive und politische Energic hervorgerufen und zur höchsten Vollendung gebracht wird, finden wir die andere Seite des menschlichen Charakters, die passive und meditative, in Indien zur ihrer vollen Entwickelung gelangt. Wir sehen die indogermanischen Stämme von diesem Lande Besitz ergreifen, und unter der Führung kriegerischer Götter, wie des Indra und der Maruts, ihre neuen Sitze gegen die Angriffe der schwarzhäutigen

Ureinwohner sowohl, wie gegen die Einfälle späterer arischer Kolonisten vertheidigen. Aber diese Kriegsperiode ging bald zu Ende, und als die große Masse des Volks sich einmal in ihren Wohnsitzen niedergelassen hatte, scheinen die militärischen und politischen Pflichten monopolisiert worden zu sein durch das, was wir eine Kaste<sup>21</sup> neunen. d. h. durch eine aristokratische Minorität, während die große Majorität des Volkes sich damit begnügte, ihr Leben in der engen Sphäre ihrer Dörfer hinzubringen, wenig bekümmert um die äußere Welt und zufrieden mit den Gaben, welche ihnen die Natur ohne viele Arbeit spendete. Bhartrhari sagt (Ausg. von K. T. Telang, p. 76):

» Es giebt Früchte auf den Bäumen in jedem Walde, welche jeder, der mag, ohne viel Mühe pflücken kann. Es giebt kaltes und süßes Wasser in den klaren Flüssen hier und dort. Es giebt ein weiches Bett, aus den Zweigen schöner Schlingpflanzen bereitet. Und doch schmachten erbärmliche Menschen an den Thoren der Reichen!«

Anf den ersten Anblick könnten wir uns geneigt fühlen, diesen ruhigen Lebensgennss, dies bloße Zuschauen, eher eine Entartung als eine Entwickelung zu nennen. Es scheint so verschieden von dem, was unserer Meinung nach das Leben sein sollte. Indes kann es von einem höheren Gesichtspunkt aus erscheinen, dass diese südlichen Indogermanen das gute Teil oder wenigstens das für sie gute Teil erwählt, während wir, ihre nördlichen Brüder, » viel Sorge und Mühe gehabt haben.«

Anf alle Fälle ist es ein der Beachtnng wertes Problem, ob nicht, wie es einen Norden und einen Süden in der Natur giebt, also auch zwei Hemisphären in der menschlichen Natur existieren, welche beide der Entwickelung würdig sind, die thätige, kämpfende und politische auf der einen, die leidende, sinnende und philosophische auf der anderen Seite; nnd zur Lösung dieses Problems bietet keine Litteratur so reichen Stoff, wie die des Veda, welche mit den Hymnen beginnt und mit den Upanishads anfhört. Wir treten in eine neue Welt ein, nicht immer eine anziehende, am allerwenigsten für uns; aber sie besitzt einen Reiz, sie ist wahr, sie ist von natürlicher Entwickelung;

und wie alles, was sieh natürlich entwickelt hat, hat sie, glaube ich, einen verborgenen Zweck, und dieser besteht darin, uns eine Art von Lehre zu geben, die des Lernens wohl würdig ist, und die wir sicherlich sonst nirgends hätten lernen können. Wir sind nicht dazu berufen, jene alte vedische Litteratur entweder zu bewundern oder zu verachten; wir haben sie einfach zu studieren und uns Mühe zu geben, sie zu verstehen.

Es hat alberne Leute gegeben, welche die Entwickelung des indischen Geistes als die großartigste Erscheinung auf diesem Gebiete dargestellt haben, welche uns sogar zum Veda oder zu den heiligen Schriften der Buddhisten zurückführen wollten, um uns dort eine wahrere Religion, eine reinere Moral und eine erhabenere Philosophie zu bieten, als wir sie bei uns finden könnten. Ich werde nicht einmal die Namen dieser Schriftsteller oder die Titel ihrer Werke erwähnen. Aber ich empfinde dieselbe Ungeduld, wenn ich sehe, wie andere Gelehrte die alte Litteratur von Indien tadeln, als wäre sie ein Werk des neunzehnten Jahrhunderts, als stellte sie einen Feind vor, der besiegt werden muss und auf keine Gnade von unserer Hand rechnen darf. Dass der Veda voll ist von kindischen, albernen, ja für unseren Sinn selbst ungehenerlichen Vorstellungen, wer wollte es leugnen? Aber eben diese Ungehenerlichkeiten sind interessant und belehrend, ja manche von ihnen, wenn wir nur von der Verschiedenheit des Gedankens und des Ausdrucks absehen können, enthalten Wahrheitskeime und Lichtstrahlen, die um so überraschender sind, als sie durch den Schleier der diehtesten Nacht auf uns einbrechen.

Hier liegt das allgemeine, das wahrhaft mensehliche Interesse, welches die alte Litteratur von Indien besitzt, und welches ihr einen Anspruch auf die Aufmerksamkeit nicht nur der Orientalisten oder der Freunde alter Geschichte, sondern jedes gebildeten Mannes und jeder gebildeten Frau verleiht.

Es giebt Probleme, die wir eine Zeitlang bei Seite legen können, ja die wir bei Seite legen müssen, während wir ein jeder für sich in dem harten Kampf nus Dasein begriffen sind, die aber bei alledem immer wiederzukehren pflegen, und wenn sie wiederkehren, uns tiefer erregen, als wir es Anderen oder sogar uns selbst eingestehen wollen. Zwar ist bei uns nur ein Tag von sieben der Ruhe und dem Nachdenken geweiht, der Betrachtung dessen, was die Griechen τὰ μέγιστα » die höchsten Dinge « nannten. Zwar bringen viele von uns jenen siebenten Tag entweder in gedankenlosem Kirchgange oder in ebenso gedankenloser Ruhe hin. Aber ob es nun an Sonntagen oder an Werkeltagen, ob es in der Jugend oder im Alter geschieht, es giebt Angenblicke, die selten sein mögen, aber gerade darum die wichtigsten Angenblicke unseres Lebens sind. in denen die alten einfachen Fragen der Menschheit mit ihrer ganzen Macht wiederkehren, und wir zu uns sprechen: Was sind wir? Was bedeutet dieses Erdenleben? Sollen wir hier nicmals Ruhe haben, sondern uns immer abmühen und unser Glück erbauen aus den Trümmern des Glückes unseres Nächsten? Und wenn wir nun unser Leben auf der Erde so erfrenlieh wie möglich gestaltet haben mit Dampf und Gas und Elektricität, sind wir dann wirklich so viel glücklicher als der Hindn in seiner primitiven Wohnstätte?

Bei uns, wie ich eben sagte, in diesen nördlichen Himmelsstrichen, wo das Leben immer ein Kampf ist und sein mnss. und noch dazu ein harter Kampf, wo die Anhäufung von Reichtümern beinahe eine Notwendigkeit geworden ist zum Schntze gegen die Unsicherheit des Alters und gegen die in unserem komplicierten socialen Leben unvermeidlichen Zufälle, bei uns, sage ich, und in unserer Gesellschaft, sind die Stunden der Ruhe und Betrachtung gering an Zahl und weit von einander entfernt. So war es immer, seitdem es eine Geschichte der teutonischen Rasse giebt; so war es auch mit den Griechen und Römern. Das europäische Klima mit seinen langen kalten Wintern, an vielen Stellen auch die Schwierigkeit der Bodenbestellung, der Interessenstreit zwischen kleinen Gemeinden, haben den Instinkt der Selbsterhaltung (um nicht zu sagen der Selbstgefälligkeit in einem solchen Grade entwickelt, dass die meisten Tugenden und die meisten Fehler der europäischen Gesellschaft auf diese Quelle zurückgeführt werden können. Unser eigener Charakter

ist unter diesen Einflüssen gebildet worden, durch Erbsehaft. durch Erziehung, durch die Notwendigkeit. Wir führen alle einen Lebenskampf; ein Lebenskampf ist unser höchstes Lebensideal. Wir arbeiten, bis wir nicht länger arbeiten können, und sind stolz darauf, gleich alten Pferden im Geschirr zu sterben. Mit innerer Genugthuung weisen wir auf das hin, was wir und unsere Vorfahren durch harte Arbeit geleistet haben, bei der Gründung einer Familie, oder eines Geschäfts, einer Stadt oder eines Staates. Wir zeigen auf die Wunder unserer sogenannten Civilisation - auf unsere glänzenden Städte, unsere Landstraßen und Brücken, unsere Schiffe, unsere Eisenbahnen, unser elektrisches Licht, unsere Gemälde, unsere Statuen, unsere Musik, unsere Theater. Wir bilden uns ein, das Leben auf der Erde ganz vollkommen gemacht zu haben, in manchen Fällen so vollkommen, dass es uns beinahe schmerzt, es wieder zu verlassen. Aber die Lehre, welche Brahmanen wie Buddhisten uns zu geben nie milde werden, lautet, dass dieses Leben nur eine Reise von einem Dorfe zum andern ist, und nicht ein Ruheplatz. So lesen wir 22:

»Wie ein Mann, der nach einem anderen Dorfe reist, eine Nacht im Freien der Ruhe genießen mag, am folgenden Tage aber seine Ruhestätte verlässt und seine Reise fortsetzt: also sind Vater, Mutter, Weib und Reichtum gleichsam nur eine Nachtruhe für uns — weise Leute hängen ihr Herz nieht für immer daran.«

Anstatt diese indische Lebensanschauung einfach zn verachten, sollten wir nicht lieber einen Augenblick stehen bleiben und überlegen, ob ihre Lebensphilosophie durchans falseh und die unsrige durchaus richtig ist, ob diese Erde wirklich nur zur Arbeit — denn bei uns ist anch das Vergnügen zur Arbeit geworden — bestimmt ist, zn einem beständigen Handeln und Wandeln; oder ob wir harten Nordindogermanen nicht zufrieden sein könnten mit etwas weniger Arbeit und etwas weniger sogenanntem Vergnügen, bei etwas mehr Denken und etwas mehr Ruhe. Denn so kurz unser Leben anch ist, wir sind nicht bloße Maisliegen, welche am Morgen

geboren werden und zur Nacht sterben. Wir haben eine Vergangenheit, um zurückzublieken, und eine Zukunft, um vorwärts zu blieken, und es köunte sein, dass einige von den Rätsehn der Zukunft in der Weisheit der Vergangenheit ihre Lösung finden.

Warum sollten wir also stets unr auf die Gegenwart schanen? Warum sollten wir immer rennen, sei es nach Reichtum oder nach Macht oder nach Ruhm? Warum sollten wir niemals ausruhen und dankbar sein?

leh stelle nicht in Abrede, dass die männliche Thatkraft, die stille Ausdauer, der Gemeinsinn und die häuslichen Tugenden der europäischen Staatsbürger eine Seite, und mag sein, eine sehr wichtige Seite der Bestimmung vorstellen, welche der Mensch auf Erden zu erfüllen hat.

Aber es giebt sicherlich noch eine andere Seite unserer Natur, und möglicherweise noch eine andere Bestimmung, welche dem Menschen auf seiner Wanderschaft durch dieses Leben offen steht, und diese sollte nicht ganz und gar vernachlässigt werden. Richten wir unsere Blicke nach dem Osten, und besonders nach Indien, wo das Leben kein sehr ernster Kampf ist oder wenigstens war, wo das Klima mild und der Boden fruchtbar war, wo Pflanzenkost in kleinen Massen genügte, um den Leib gesand und kräftig zu erhalten, wo die einfachste Hütte oder Höhle zum Obdach hinreichte, und wo das gesellschaftliche Leben niemals die riesigen, ja ungeheuerlichen Proportioneu eines London oder Paris annahm, sondern sich innerhalb der engen Grenzen von Dorfgemeinden abspielte - ich sage, war es dort nicht natürlich, oder, wenn Sie wollen, war es dort nicht Fügung, dass eine andere Seite der meuschlichen Natur entwickelt wurde - nicht die thätige, kampflustige und auf den Erwerb gerichtete, sondern die passive, sinnende nud auf die Betrachtung gekehrte? Kann es uns Wunder nehmen, dass die Arier, welche als Fremdlinge in einige von den glücklichsten Gefilden am Indus oder am Ganges einzogen, auf das Leben blickten wie auf einen ewigeu Sonntag, eine Art von langen Ferien, wonnevoll so lange sie dauern, die aber

früher oder später doch zu Ende gehen müssen? Warum hätten sie Schätze anhäufen, warum Paläste erbanen, warum sieh Tag nnd Nacht abmühen sollen? Nachdem sie von Tag zu Tage für die kleinen Bedürfnisse des Körpers gesorgt hatten, glaubten sie das Recht, vielleicht die Pflicht zu haben, um sieh zu blieken auf diesem seltsamen Exile, nach Innen zu blieken auf ihr eigenes Selbst, und nach oben zu blieken, nach dem, was nicht ihr eigenes Selbst war, und zu sehen, ob sie nicht ein wenig von der wahren Bedeutung jenes Geheimnisses verstehen könnten, welches wir das Leben auf der Erde nennen.

Wir würden natürlich solche Ansichten vom Leben träumerisch, unwirklich, unpraktisch nennen, aber werden sie die unsrigen nicht für kurzsichtig, unstet und am Ende höchst unpraktisch halten, da wir das Leben um des Lebens willen zum Opfer bringen?

Ohne Zweifel sind beides extreme Anschauungen, und können in jener extremen Form sehwerlich jemals von einem Volke, ob im Osten oder im Westen, gehegt oder verwirklicht worden sein. Wir sind nicht immer fleißig — wir gestatten uns zuweilen eine Stunde der Ruhe und des Friedens und des Nachdenkens — und ebensowenig träumten und dachten die alten Inder stets über rà μέγιστα, die größten Probleme des Lebens; wir wissen vielmehr, dass sie auch, wenn der Ruf an sie erging, wie Helden kämpfen konnten, und dass sie ohne Maschinen durch Geduld und Ausdauer selbst die geringste Handarbeit zu einem Kunstwerke erheben konnten, und zu einer wahren Frende für den Verfertiger wie für den Käufer.

Alles was ieh Ihnen klar machen möchte, ist demnach, dass der Indogermane, welcher seine Mission in Indien zu erfüllen hatte, von Natur mancher praktischen und streitbaren Tugenden ermangeln mochte, welche bei den nördlichen Indogermanen durch eben jenen Kampf entwickelt worden sind, ohne den sie untergehen mussten; dass aber darum sein Erdenleben noch nicht gänzlich weggeworfen war. Gerade seine Lebensanschaunng, wenn wir sie in unserem nördlichen Klima uns anch nicht aneignen können, darf uns doch als eine Lehre

und als eine Warnung dienen, dass wir um des Lebens willen nicht die höchsten Güter des Lebens anfopfern.

Der größte Eroberer des Altertums stand in schweigendem Erstaunen vor den indischen Gymnosophisten und bedauerte, dass er sich mit ihnen nicht in ihrer eigenen Sprache unterhalten konnte, und dass ihre Weisheit ihn nur durch den unreinen Kanal verschiedentlicher Dolmetscher erreichen konnte.

Lassen Sie sich nur noch einige Sprüche vorlesen, welche Sie vielleicht in Indien zum zweiten Male hören, wenn sich nach des Tages Hitze alt und jung unter dem Schatten des Dorfbaumes versammelt, Sprüche, welche jenen wie Wahrheit, nns, fürchte ich, wie Gemeinplätze vorkommen.

» Da alle zusammen schlafen müssen, wenn sie einmal in die Erde gelegt sind, warnm wünschen thörichte Leute einander Schaden zu thun  $^{23\,\circ}$  «

» Wer\die ewige Seligkeit (moksha) sucht, kann sie durch den hundertsten Teil des Leidens erlangen, welches ein Thor in dem Streben nach Reichtum erduldet  $^{24}$ .«

» Die Armen essen mehr vorzügliches Brot als die Reichen, denn der Hunger verleiht ihm Süßigkeit  $^{25}.^{\alpha}$ 

» Unser Leib ist gleich dem Meeresschaum, unser Leben gleich einem Vogel, unsere Vereinigung mit denen, die wir lieben, dauert nicht ewig, warnm schläfst du also, mein Sohn  $^{26}$ ?«

»Wie zwei Holzstücke sieh auf dem Ocean treffen und dann wieder auseinander gehen, so ist es auch mit dem Zusammentreffen der Geschöpfe <sup>27</sup>.«

"Unser Zusammentreffen mit Weibern, Verwandten und Freunden geschieht auf einer Reise. Darum sehe jeder genau, wo er ist, wohin er geht, was er ist, warum er hier verweilt, und warum er sich um etwas grämt 28.«

»Familie, Weib, Kinder, selbst unser Leib und unser Gut geht dahin und gehört uns nicht. Was gehört uns also? Unsere guten und unsere bösen Thaten <sup>29</sup>.«

"Wenn du von hier gehst, wird niemand dir folgen. Nur

deine guten und bösen Thaten werden dir folgen, wohin du auch gehst 30.«

- » Für jegliches böse oder gute Werk, das der Menseh vollbringt, erhält er notwendig den Lohn  $^{31}.$ «
- » Nach dem Veda ist die Seele (das Leben) ewig, aber der Körper aller Wesen ist vergänglich. Wenn der Körper vernichtet wird, geht die Seele anderswohin, gefesselt durch die Bande unserer Werke <sup>32</sup>.«
- »Wenn ich weiß, dass mein eigener Leib nicht mein ist, und dass doch die ganze Erde mein ist, und wiederum, dass sie beides mein und dein ist, dann kann kein Leid geschehen <sup>33</sup>.«
- » Wie jemand in dieser Welt neue Kleider anzieht und diejenigen bei Seite legt, die er zuvor trug, also zieht das Selbst eines Menschen neue Leiber an, je nach seinen Handlungen <sup>34</sup>.«
- » Keine Waffen werden das Selbst eines Menschen verletzen, kein Feuer es verbrennen, kein Wasser es ertränken, kein Wind es auftrocknen.«
- » Es ist nicht zu verletzen, nicht zu verbrennen, nicht zu ertränken, nicht aufzutrocknen. Es ist unvergänglich, unwandelbar, unveränderlich, uranfänglich.«
- »Es ist, wie man sagt, unkörperlich, allen Verstand übersehreitend, und keinem Weehsel unterworfen. Wenn du weißt, dass das Selbst eines Mensehen alles dieses ist, härme dieh nicht.«
- » Es giebt nichts Höheres, als die Erlangung der Erkenntnis des Selbst  $^{35}.\alpha$
- » Alle lebenden Wesen sind die Wohnung des Selbst, welches im Stoffe eingehüllt liegt, welches unsterblieh und fleekenlos ist. Diejenigen, welche das Selbst anbeten, das unbewegliche, welches in einer beweglichen Wohnung liegt, werden unsterblieh.«
- » Ein weiser Mann sollte, alles andere verachtend, nach der Erkenntnis des Selbst streben.«

Wir werden zu diesem Gegenstande noch einmal zurückkehren müssen; denn die Erkenntnis des Selbst ist wirklich der Vedanta, d. h. das Ende, das höchste Ziel des Veda. Die höchste Weisheit der Griechen war »sich selbst zu erkennen«, die höchste Weisheit Indiens ist »unser Selbst zu erkennen«.

Sollte ieh mit einem Worte den unterscheidenden Zug des indischen Charakters angeben, wie ieh ihn hier zu skizzieren versucht habe, so würde ich sagen, er ist transeendent, nicht in dem streng teehnischen Sinne, wie Kant dieses Wort gebraucht, sondern in seiner allgemeineren Bedeutung, nach welcher es einen Geist bezeiehnet, der den Hang hat, die Grenzen der empirischen Erkenntnis zu übersehreiten. Es giebt Geister, welche von der empirisehen Erkenntnis durehaus befriedigt werden, einer Erkenntnis von wohl gesicherten, wohl geordneten und wohl bezeiehneten Thatsachen. Eine solche Erkenntuis kann eine riesige Ausdehnung annehmen, und, wenn Wissen Macht ist, demjenigen, der sie handhaben und nutzbar maehen kann, eine große Maeht, eine wirkliche geistige Maeht verleihen. Unser eigenes Zeitalter ist stolz auf diese Art von Wissen, und damit zufrieden zu sein und niemals darüber hinans zu verlangen, ist wohl einer der glücklichsten Seelenzustände, die es geben kann.

Aber trotz alledem, es giebt ein Jenseits, und wer einmal einen Strahl desselben empfangen hat, ist wie jemand, der in die Sonne gebliekt hat - wohin er sehaut, überall sieht er das Bild der Sonne. Sprieh zu ihm von endlichen Dingen, und er wird dir sagen, dass das Endliehe unmöglich und bedeutungslos ist ohne das Unendliche. Sprieh zu ihm vom Tode, und er wird ihn Geburt nennen; sprieh zu ihm von der Zeit, und er wird sie den bloßen Sehatten der Ewigkeit nennen. Uns scheinen die Sinne die Organe, die Werkzeuge, die wirksamsten Maschinen der Erkenntnis zu sein; ihm erseheinen sie als Betrüger oder in allen Fällen als lästige Fesseln, die den Flug des Geistes hemmen. Uns ist diese Erde, dies Leben, alles was wir sehen und hören und berühren, sieher. Hier, fühlen wir, ist unsere Heimat, hier liegen unsere Pfliehten, hier unsere Freuden. Ihm ist diese Erde ein Ding, das einst nicht war und das wiederum aufhören wird zu sein, dies Leben ein kurzer Traum, aus dem wir bald erwachen werden. Über nichts bekennt er

eine größere Unwissenheit, als über das, was anderen das sicherste scheint, namentlich was wir sehen und hören und fühlen; und was unsere Heimat betrifft, so weiß er, dass sie sieherlich nicht hier ist, wo sie auch immer sein möge.

Die transcendente Stimmung erlangte ohne Zweifel eine vollständigere Oberherrschaft im indischen Charakter, als sonst irgendwo; aber kein Volk und kein Individuum ist ganz ohne das »Sehnen nach dem Jenseits«; wir kennen es in der That alle unter einem geläufigeren Namen, dem der Religion.

Nun müssen wir freilieh zwischen Religion und einer Religion unterscheiden, geradeso wie wir in einem anderen Zweige der Philosophie zwischen Sprache und einer Sprache oder vielen Sprachen zu unterscheiden haben. Man kann eine Religion annehmen, man kann zu der ehristliehen Religion bekehrt werden, und man kann seine eigene besondere Religion von Zeit zu Zeit weehseln, gerade wie man versehiedene Spraehen spreehen kann. Aber um eine Religion zu haben, muss man Religion haben. Man muss wenigstens einmal in seinem Leben über den Horizont der Welt hinausgebliekt und im Gemüte einen Eindruck des Unendlichen davongetragen haben, der uns dann nicht wieder verlässt. Ein von der Sinneswelt befriedigtes Wesen, unbewusst seiner endlichen Natur, unbekümmert durch den besehränkten oder negativen Charakter der Sinneswahrnehmungen, wäre aller religiösen Vorstellungen unfähig. Erst wenn der endliehe Charakter aller menschliehen Erkenntnis erfasst ist, ist es dem menschliehen Geiste möglich, das sieh vorzustellen, was jenseit des Endlichen ist, man nenne es wie man wolle, das Jenseits, das Ungesehene, das Unendliehe, das Übernatürliehe oder das Göttliehe. Jener Sehritt muss gethan sein, ehe Religion irgend einer Art möglich wird. Was für eine Art von Religion es werden wird, hängt von dem Charakter der Rasse ab, die sie ausbildet, von ihren natürlichen Umgebungen und ihren geschiehtlichen Erfahrungen.

Wir kennen nun, seheint es, eine grosse Menge von Religionen — ich spreche hier natürlich nur von den alten Religionen, von denen, die wir zuweilen nationale oder autochthone Religionen nennen — nicht von denen, die in späterer Zeit von einzelnen Propheten oder Reformatoren gestiftet sind.

Aber unter diesen alten Religionen kennen wir selten das, was denn doch der wichtigste Punkt ist, ihren Ursprung und ihr allmähliches Werden. Die jüdische Religion steht vor uns als von Anfang an vollkommen und vollendet, und nur mit größter Schwierigkeit können wir ihren wirklichen Anfang und ihre historische Entwickelung entdecken. Und nehmen wir die griechische und die römische Religion, die Religionen der germanischen, slavischen oder keltischen Stämme, so werden wir finden, dass ihre Entwickelungsperiode immer lange vorbei ist, ehe wir sie kennen lernen, und dass von dem Zeitpunkte ab, wo wir sie kennen lernen, alle ihre Veränderungen rein met am orp hisch sind, formale Veränderungen eines fertigen Stoffes.

Lassen Sie uns jetzt auf die alten Bewohner Indiens blieken. Für sie war die Religion zunächst nicht ein Interesse unter vielen. Es war das alles absorbierende Interesse; es nmfasste nicht nur den Kultus und das Gebet, sondern auch was wir Philosophie, Moral, Recht und Politik nennen, — alles was von der Religion durchdrungen war. Ihr ganzes Dasein war für sie eine Religion — alles andere war gewissermaßen ein bloßes Zugeständnis, welches an die ephemeren Bedürfnisse dieses Lebens gemacht wurde.

Was also können wir aus der alten religiösen Litteratur Indiens, oder aus dem Veda, lernen?

Es erfordert keine tiefe Kenntnis der griechischen Religion und der griechischen Sprache, um in den griechischen Gottheiten die ursprünglichen Umrisse gewisser physikalischer Phänomenc zu entdecken. Jeder Schulknabe weiß, dass in Zeus etwas vom Himmel steckt, in Poseidon etwas vom Meere, in Hades von der Unterwelt, in Apollon von der Sonne, in Artemis vom Monde, in Hephaestos vom Feuer. Aber bei alledem ist vom griechischen Standpunkte aus ein beträchtlicher Unterschied zwischen Zeus und dem Himmel, zwischen Poseidon und dem Meere, zwischen Apollon und der Sonne, zwischen Artemis und dem Monde.

Was finden wir nun im Veda? Ohne Zweifel hier und dort einige philosophische Gedichte, welche so oft eitiert worden sind, dass die Leute anfangen zu denken, der Veda sei eine Art Orphischer Hymnen. Wir finden ferner einige rein mythologische Gedichte, in denen die Devas oder Götter beinahe soviel von dramatischer Persönlichkeit angenommen haben, wie in den Homerischen Hymnen.

Aber die große Mehrzahl der vedischen Lieder besteht in einfachen Anrufungen des Fouers, des Wassers, des Himmels, der Sonne und der Stürme, oft unter denselben Benennungen, welche später die Eigennamen der indischen Gottheiten wurden. aber noch beinahe frei von allem, was man irrational oder mythologisch nennen kann. Es ist nichts Irrationales darin, d. h. nichts, worauf wir nicht eingehen oder womit wir nicht sympathisieren können, wenn die Menschen den Sturm anflehen aufzuhören, oder die Wolke zu regnen, oder die Sonne zu scheinen. Ich sage, es ist nichts Irrationales darin, obgleich es vielleicht genauer wäre zu sagen, es ist nichts darin, was jemand überraschen könnte, der mit der Entwickelung der menschlichen Vernunft oder wenigstens der kindlichen Vernunft bekannt ist. Es kommt nicht darauf an, wie wir jenen Hang des kindlichen Gemütes nennen, die Erscheinung mit dem Erscheinenden, die Wirkung mit der Ursache, die Thätigkeit mit dem Thätigen zu verwechseln. Man nenne es Animismus. Personification. Metapher oder Poesie, wir alle wissen, was wir darunter zu verstehen haben; wir alle wissen, dass es da ist, und das jüngste Kind, welches den Stuhl sehlägt, gegen den es gefallen ist, oder einen Hund sehilt, kann uns belehren, dass alles dies, wie unvernünftig es nus auch seheinen mag, in den ersten Perioden oder dem Kindesalter des menschlichen Geistes vollkommen vernünftig, natürlieh, ja unvermeidlieh ist.

Nnn ist es gerade diese Periode in der Entwickelung der alten Religion, welche immer vorausgesetzt oder postuliert wurde, überall sonst aber fehlte, die uns in den Hymnen des Rigveda klar vorliegt. Es ist dieses alte Kapitel in der Gesehichte des menschlichen Geistes, das nus in der indischen Litteratur aufbewahrt ist, während wir es in Grieehenland oder in Rom oder anderswo vergebens suehen.

Es ist immer eine Lieblingsvorstellung derjenigen gewesen, welche sieh »Mensehenforseher« oder Anthropologen nennen, dass wir, um die frühesten oder sogenannten prähistorisehen Phasen in der Entwickelung des Mensehen kennen zu lernen, das Leben der wilden Völker studieren sollten, wie wir es noch in einigen Teilen von Asien, Afrika, Australien und Amerika beobachten können.

Darin liegt viel Wahrheit, und niehts kann nützlieher sein als die Beobaehtungen, welche wir in den Werken von Gelehrten wie Waitz, Tylor, Lubboek u. a. gesammelt finden. Doeh seien wir anfrichtig und gestehen wir ein, dass das Material, auf welches wir uns hier zu verlassen haben, oft äußerst unzuverlässig ist.

Und nieht bloß dies. Was wissen wir von den wilden Völkerschaften anßer dem letzten Kapitel ihrer Geschiehte? Gewinnen wir jemals eine Einsieht in ihre Vergangenheit? Können wir begreifen, was denn doch überall die wichtigste und lehrreichste Lektion ist, die wir zu lernen haben, wie sie zu dem geworden sind, was sie sind? Da ist allerdings ihre Sprache, und in dieser sehen wir Spuren einer Entwickelung. die anf ferne Zeitalter hinweisen, geradeso wie das Griechische des Homer oder das Sanskrit der Vedas. Ihre Sprache beweist allerdings, dass diese sogenannten Heiden, mit ihren komplieierten Systemen von Mythologie, ihren künstlichen Gebräuchen, ihren unverständlichen Grillen und Rohheiten, nicht die Gesehöpfe von hente oder gestern sind. Wenn wir nicht eine besondere Schöpfung für diese Wilden annehmen, müssen sie so alt sein, wie die Hindns, die Griechen und die Römer, so alt wie wir selbst. Wenn wir Lust haben, können wir natürlich annehmen, dass ihr Leben ein stationäres gewesen ist, und dass sie heutzutage das sind, was die Hindus vor 3000 Jahren nicht mehr waren. Aber das ist eine reine Vermutung und wird durch die Thatsaehen ihrer Sprache widerlegt. Sie können durch wer weiß wie viele Wechselfälle hindurchgegangen sein, und was

wir als primitiv ansehen, kann bei dem Wenigen, was wir davon wissen, ein Rückfall in die Barbarci sein oder eine Verderbnis von etwas, was in seinen früheren Zuständen vernünftiger und verständlicher war. Man denke nur an die Heiratsregeln unter den am niedrigsten stehenden wilden Stämmen. Sie sind so verwickelt, dass es alle Begriffe übersteigt; das Ganze scheint ein Chaos von Vorurteil, Aberglauben, Stolz, Eitelkeit und Thorheit. Und doch geht uns dann und wann ein Licht auf, dass in der größeren Masse jener Unvernunft irgend eine Vernunft enthalten war; wir sehen, wie das Verständige in das Unverständige, der Gebranch in die Formel, die Formel in die Farce überging. Warum sollte also diese Oberfläche von Barbarei für uns die niedrigste Entwickelungsstufe des menschlichen Lebens vorstellen, gerade die Aufänge der Civilisation — etwa nur darum, weil wir nicht unter jene Oberfläche in die Tiefe dringen können?

Man wolle mich jedoch nicht missverstehen. Ich mache keine größeren Ansprüche für die alte indische Litteratur, als ich sie bereitwillig den Fabeln und Überlicferungen und Gesängen der wilden Völker zugestehen würde, wie wir sie gegenwärtig in dem sogenannten Naturzustande studieren können. Beides sind für den Anthropologen wiehtige Dokumente. Ieh sage nur, dass wir im Veda einen Schritt näher am Anfang, und an einem verständlichen Aufang stehen, als in den wilden Anrufungen der Hottentotten und Buschmänner. Doch wenn ich von einem Aufang rede, meine ich nicht einen absoluten Anfang, einen Anbeginn aller Dinge. Immer wieder und wieder bat man die Frage aufgeworfen, ob wir uns wirklich zu dem Glauben verstehen können, dass der Mensch, sobald er auf den Beinen stehen konnte, austatt auf allen Vieren herumzukriechen, vedische Hymnen angestimmt habe. Aber wer hat dies jemals behanptet? Sicherlich kann jeder, der Augen hat zu sehen, in jedem vedischen Hymnus, ja in jedem vedischen Worte soviele Ringe über einander geschiehtet finden, wie in dem ältesten Banme, der jemals in einem Walde gefällt wurde.

Ich will noch mehr sagen, und ich habe es zuvor gesagt,

dass, augenommen die vedisehen Hymnen sind zwischen 1500 und 1000 v. Chr. verfasst worden, wir es kanm begreifen können, wie die Inder zu einer so frühen Zeit Ideen entwickelt hatten, die uns entsehieden modern klingen. Ich würde alles Mögliche darum geben, könnte ieh mich von der Schlussfolgerung losmachen, dass die Sammlung der vedischen Hymnen, eine Sammlung in zehn Büchern, mindestens schou um 1000 v. Chr. existierte, d. i. etwa 500 Jahre vor dem Entstehen des Buddhismus. Ich will damit nicht sagen, dass nicht einmal in der Folge eine Entdeckung gemacht werden kann, welche es uns möglich macht, jene Sammlung in eine spätere Zeit hinabzurücken. Ich behaupte nur, dass, soviel wir gegenwärtig wissen, soviel alle chrlichen Sanskrit-Gelehrten gegen wärtig wissen, wir nusere vorbuddhistische Litteratur nicht wohl in engere Grenzen bringen können als 500 Jahre.

Was ist also zu thun? Wir müssen einfach unsere vorgefassten Meinungen über das, was die Leute die primitive Mensehheit nennen, eine zeitlang zurückhalten, und wenn wir finden, dass die Mensehen vor 3000 Jahren mit Vorstellungen vertraut waren, die uns neu erscheinen und nach dem 19. Jahrhundert schmecken, gut, so müssen wir unsere Anschauungen von dem primitiven Wilden etwas verändern und uns erinnern, dass manches, was den Weisen und den Verständigen verborgen blieb, manchmal den Kindern und Unmündigen offenbart worden ist.

Ieh behaupte also, dass für ein Studium des Menschen, oder wenn Sie wollen, für ein Studium der indogermanischen Menschheit, nichts in der Welt dem Veda an Wichtigkeit gleichkommt. Ieh behaupte, dass für jeden, der sich um sieh selbst, nm seine Vorfahren, um seine Geschichte, um seine intellektuelle Entwickelung bekümmert, das Studium der vedischen Litteratur unentbehrlich ist, und dass es als Element einer liberalen Bildung weit wichtiger und weit förderlicher ist, als die Regierungszeiten der babylonischen und persischen Könige, ja selbst als die Daten und Thaten vieler Könige von Juda und Israel.

92

Es ist merkwürdig, mit welchem Widerstreben diese Thatsachen hingenommen werden, besonders von denienigen, welehen sie am meisten willkommen sein müssten, ieh meine von den Anthropologen. Anstatt sich mit ganzer Kraft auf das Studium dieser Denkmäler zu werfen, welche wie durch ein Wunder auf uns gekommen sind, scheinen sie nur geneigt, Entschuldigungen zu finden, weshalb sie dieselben nicht zu studieren brauchen. Man setze ja nicht voraus, dass jetzt, wo es verschiedene englische, französische und deutsche Übersetzungen des Rigveda giebt, alles, was der Veda uns lehren kann, gelernt ist. Weit gefehlt. Jede dieser Übersetzungen ist als bloßer Versuch vorgebracht worden. Ich selbst, obgleich ich während der letzten dreißig Jahre Übersetzungen einer Anzahl der wiehtigeren Hymnen gegeben habe, habe nur den Versueh gemacht, eine Probe von dem zu geben, was meiner Ansicht nach eine Übersetzung des Veda sein müsste: und jene Übersetzung, jene traduction raisonnée, wie ich sie zu nennen wagte, von zwölf Hvmnen allein füllt einen ganzen Band. Wir sind eben nur erst auf der Oberfläche der vedischen Litteratur, und doch sind unsere Kritiker mit wer weiß wie vielen Argumenten fertig, warum der Veda uns nichts über den ursprüngliehen Zustand des Mensehen lehren kann. Wenn sie unter ursprünglich das verstehen, was am Uranfange war, dann verlangen sie nach etwas, was sie niemals erlangen werden, nicht einmal wenn sie die Privatkorrespondenz von Adam und Eva, oder des ersten Homo und der ersten Femina sapiens entdeckten. Wir verstellen unter ursprünglich den frühesten Zustand des Menschen, von dem wir, nach der Natur der Sache, hoffen dürfen eine Kunde zu erlangen: und hier ist nächst der Fundgrube, welche in den geheimen Tiefen der Sprache verborgen liegt, in dem Wortschatze, welchen alle indogermanischen Stämme gemein haben, und in den radikalen Elementen, aus welchen ein jedes Wort zusammengesetzt ist, kein litterarisches Denkmal voller von Lehren für den wahren Anthropologen, den wahren Erforscher der Menschheit, als der Rigveda.

## Anmerkungen.

- <sup>1</sup> Siehe Cunningham, Corpus Inscriptionum Indicarum, vol. I, 1877.
- $^2$  Kullavagga V, 33, 1. Der gebrauchte Ausdruck ist Khandaso âropemâ 'ti.
- <sup>3</sup> Siehe Rhys Davids, Buddhist Suttas, Sacred Books of the East, vol. XI, p. 142.
- <sup>4</sup> Einen Bericht dieser Zeitschrift über drei im Jahre 1576 zu Benares von Pandits in Sanskrit abgehaltene philosophische Disputationen, der ein Beispiel für das heutige wissenschaftliche Treiben in Indien bietet, hat Jacobi übersetzt in den Philosophischen Monatsheften, Bd. XIII. S. 417 ff. C. C.]
  - <sup>5</sup> The Liberal, March 12, 1882.
- <sup>6</sup> Siehe R. G. Bhandarkar, Consideration of the date of the Mahâbhârata, Journ. of the R. A. S. of Bombay, 1872; Talboys Wheeler, History of India, II, 365, 572; Holtzmann, Über das alte indische Epos, 1881, p. 1; Phear, The Aryan Village in India and Ceylon, p. 19. Dass das Mahâbhârata im 7. Jahrh. n. Chr. öffentlich vorgelesen wurde, ersehen wir aus Bâna, vgl. Jonrn. of the R. A. S., Bombay, vol. X, p. 87, Note.
  - <sup>7</sup> Hibbert Lectures, p. 157.
- S Jeder, der mit der gesprochenen Sprache Indiens bekannt ist, weiß wohl, dass deren Erhebung zu der Würde und Branchbarkeit einer Schriftsprache davon abgehangen hat und noch immer abhängen muss, dass sie aus ihrer mitterlichen oder doch verwandtschaftlichen Quelle Entlehnungen vornimmt; dass niemand, der das Arabische oder das Sanskrit nicht kennt, mit Geschmack, Reinheit und Genauigkeit Hindustani schreiben kann, und dass ein Vergessen der klassischen Sprachen die Mundarten zu vollständiger Hilfslosigkeit und rettungsloser Barbarei verurteilen würde. H. H. Wilson, Asiatic Journal, Jan. 1836, vol. XIX, p. 15.
- <sup>9</sup> Es wäre eine sehr nützliche Arbeit für einen jungen Gelehrten, eine Liste von Sanskrit-Büchern anzufertigen, welche von späteren Schriftstellern citiert werden, aber noch nicht in den indischen Bibliotheken angetroffen sind.

<sup>10</sup> Hibbert Lectures, p. 133.

<sup>41</sup> Recherches sur les langues Tartares, 1820, vol. I, p. 327; Lassen, I. A., vol. H, p. 359.

<sup>12</sup> Lassen, der anfangs die Identification der Gâts und Yueh-chi verwarf, war später geneigt, dieselbe anzunehmen.

<sup>13</sup> Siehe Exkurs D.

<sup>14</sup> Hibbert Lectures, p. 154, Note.

<sup>15</sup> Siehe Exkurs E.

 $^{16}$  Dieselbe ist veröffentlicht von Fleet im Indian Antiquary 1876, pp. 68-73, und zuerst erwähnt von Dr. Bhao Dajo , Journal A. S., Bombay Branch, vol. IX.

<sup>17</sup> Šir William Jones setzte ihre Zeit um 1280 v. Chr.; Elphinstone um 900 v. Chr.

18 Ein sehr wertvolles Zengnis für das Alter der Dharmasûtras im Verhältnis zu den metrischen Dharmasastras oder Samhitas ist darin zu finden, ob sie irgendwo auf geschriebene Dokumente Bezug nehmen oder nicht. Wenn solche existierten, konnten sie in den Gesetzbüchern, namentlich wo die Natur der Zeugen für ein Darlehn, Pfand n. s. w. erörtert wird, sehwerlich mit Stillschweigen übergangen werden. Nun sehen wir, dass bei der Behandlung des Schuldrechtes die Dharmasûtras des Gautama, Baudhâyana und Apastamba niemals eine geschriebene Urkunde erwähnen. (J. Jolly, über das indische Schuldrecht, p. 291.) Vasishtha bezieht sich nur auf sehriftliches Zeugnis, aber in einer Stelle, welche interpoliert sein kann, da seine Behandlung des Schuldrechts im übrigen eine sehr rohe ist Jolly, I. c. p. 322. Manu's Gesetzbuch, welches augenscheinlich auf alten Originalen beruht, vielfach aber auch modernere Bestandteile verrät, spricht sehr ausführlich von Zeugen, ohne ein einziges Wort über geschriebene Dokumente zu sagen. Nur an einer Stelle VIII, 1681 spricht es von der Wertlosigkeit erzwungener schriftlicher Kontrakte, indem es so den praktischen Gebrauch der Schrift im Handelsverkehr anerkennt. Professor Jolly (l. c. p. 290) hält diesen Vers für eine spätere Erweiterung, zumal da er sieh totidem verbis bei Nârada (IV, 55) findet; aber der Abschluss von Manu's Samhitâ, wie wir sie jetzt besitzen, kann kaum einer Periode angehören, wo das Schreiben (wenigstens im Handelsverkehr) noch nicht üblich war. Manu's Gesetzbuch ist älter als das des Yâgñavalkya, in welchem das Schreiben etwas ganz Gewöhnliches geworden ist. Vishnu stimmt oft wörtlich mit Yâgñavalkya überein, während Nârada, der im Schuldrecht die größte Ausführlichkeit zeigt, wahrseheinlich der späteste ist. (Jolly, 1. c. p. 322. Er setzt Kâtyâyana und Behaspati nach Nârada, möglicherweise auch Vyasa und Harîta. Siehe auch Stenzler, Z. D. M. G. IX, 664, und Führer, Darstellung der Lehre von den Schriften in

Brhaspati's Dharmasâstra, Leipzig 1879. — Vgl. Brhatsamhità, ed. Kern, pref. p. 43; Jonrnal of the R. A. S. 1875, p. 106.

- 19 Kern, Vorrede zur Brhatsamhitâ, p. 20.
- 20 Siehe Exkurs F.
- 21 Während der Kriegs- und Wanderzeiten, wie sie uns in den Hymnen des Rigveda vorgeführt werden, wäre das System der Kasten, wie es z. B. in den Gesetzen des Mann beschrieben wird, eine einfache Unmöglichkeit gewesen. Man darf zweifeln, ob ein solches System jemals mehr war als ein sociales Ideal; aber selbst zu einem solchen Ideale hätten die Elemente gefehlt während der Periode, als die Arier zuerst von dem Lande der Sieben Ströme Besitz nahmen. Andererseits muss es selbst schon in jener frühen Epoche eine Arbeitsteilung gegeben haben, und so erwarten wir denn zu finden und finden wirklich in den grämas der Fünf Völker Krieger, oft die Edlen, Führer, Könige genannt: Räte, oft Priester, Propheten, Richter genannt; und Arbeitsleute, ob sie nun Pflüger oder Banmeister oder Wegmacher heißen. Diese Dreiteilung können wir selbst in den frühen Hymnen des Rigveda deutlich wahrnehmen.
  - 22 Boehtlingk, Spriiche 5101.
  - <sup>23</sup> Mahâbh. XI, 121.
  - 24 Pankat. II, 127 [117].

  - <sup>28</sup> Mahâbh, XII, 872. <sup>29</sup> L. c. XII, 12453. <sup>30</sup> L. e. XII, 12456.

  - 33 Kâm. Nîtis. I, 23 Boehtlingk 918.
  - <sup>34</sup> Vishnu-sûtras XX, 50—53.
  - 35 Âpast. Dharmas. 1, 8, 22.

## Einwände.

## Vierte Vorlesung.

Es mag durchaus wahr sein, dass der Streit oft mehr Schaden als Heil stiftet, dass er das schlechteste von allen Talenten, das Talent des Scheins, um nicht zu sagen der Unredlichkeit, ermutigt, und gewöhnlich die Welt im Großen und Ganzen mehr im Unklaren zurücklässt, als sie vorher war. Und doch fühle ich, dass ich nicht umhin kann, eine ganze Vorlesung der Beantwortung gewisser Fragen zu widmen, welche gegen die Ansiehten erhoben worden sind, die ieh in Bezug auf den Charakter und die Wiehtigkeit der vedischen Litteratur aufgestellt habe. Wir dürfen nicht vergessen, dass der ganze Gegenstand nen, die Zahl der Sachverständigen klein und ein Irrtum nicht nur möglich, sondern fast unvermeidlich ist. Zudem giebt es Irrtümer und Irrtümer, und die Irrtümer verständiger Mensehen sind oft lehrreich, ja man möchte sagen, oft beinahe unentbehrlieh zur Entdeekung der Wahrheit. Es giebt eine Kritik, die man, ohne Schaden zu nehmen, ignorieren darf, eine Kritik um der Kritik willen, wenn sie nicht gar von gemeineren Motiven eingegeben ist. Aber es giebt auch Zweifel und Schwierigkeiten, die sieh von selbst herausstellen, Einwände, welche ein Recht haben, gehört zu werden, und deren Beseitigung uns gerade dem Besitze der Wahrheit am nächsten bringt. Nirgends hat man dies Princip so anerkannt und zur Richtschnur des Handelns gemacht, als in der indisehen Litteratur. Weleher Gegenstand auch in Angriff genommen wird, die Regel ist, dass die Beweisführung mit dem pårvapaksha beginnen muss, d. h. mit allem, was gegen eine bestimmte Meiming gesagt werden kann. Jeder mögliche Einwand ist willkommen, er darf nur nieht ganz frivol und absurd sein, und dann erst folgt der uttarapaksha mit allem, was gegen diese Einwände und zur Unterstützung der ursprünglichen Meinung gesagt werden kann. Erst wenn man ganz und gar durch diesen Prozess gegangen ist, darf man eine Ansicht als siddhänta, oder festgestellt betrachten.

Ehe ich daher den Veda aufsehlage und Ihnen eine Schilderung der Poesie, der Religion und Philosophie der alten Bewohner Indiens gebe, hielt ieh es für riehtig und notwendig, zuvörderst gewisse Punkte festzustellen, ohne die es unmöglich sein würde, sich eine riehtige Schätzung des historischen Werts der vedischen Hymnen und ihrer Wiehtigkeit selbst für uns, die wir durch so viele Jahrhunderte von jenen Dichtern der Vorzeit getreunt sind, zu bilden.

Der erste Punkt war rein einleitend, nämlich dass die Hindus in alten wie in neuen Zeiten ein Volk sind, das unser Interesse und unsere Sympathie verdient, und dass sie keineswegs jener Anklage schuldig sind, welche so leichtfertig gegen sie vorgebracht worden ist, der Anklage einer tiefgewurzelten Wahrheitsseheu.

Zweitens, dass die alte Litteratur von Indien nicht einfach als eine Kuriosität zu betrachten ist, mit der die orientalischen Gelehrten nach Belieben schalten und walten mögen, sondern dass sie sowohl durch ihre Sprache, das Sanskrit, als durch ihre ältesten litterarischen Denkmäler, die Vedas, uns Lehren geben kann, die wir sonst von keiner Seite her empfangen können, in Bezug auf den Ursprung unserer eigenen Sprache, die erste Bildung unserer eigenen Vorstellungen, und die echten natürlichen Keime von allem, was wir unter dem Namen Civilisation begreifen, wenigstens unter der Civilisation der indogermanischen Rasse, jener Rasse, zu welcher wir und alle die größten Völker der Welt — die Hindus, die Perser, die Griechen und Römer, die Slaven, die Kelten, und, last not least, die Germanen gehören. Es kann jemand ein guter und nützlicher

Feldarbeiter sein, ohne ein Geologe zu sein, ohne die Erdschicht zu kennen, auf welcher er steht, oder die Erdschichten darunter, welche den Boden tragen, auf dem er lebt und arbeitet, und aus dem er seine Nahrung zieht. Und es kann jemand ein gnter und nützlicher Bürger sein, ohne ein Historiker zu sein, ohne zu wissen, wie die Welt, in der er lebt, zustande kam, und wie viele Phasen in Sprache, Religion und Philosophie die Menschheit durchzumachen hatte, che sie ihm jenen geistigen Boden schaffen konnte, auf dem er lebt und arbeitet, und aus dem er seine beste Nahrung zieht.

Aber es muss immer eine Aristokratie geben, derer die da wissen — di color che sanno — oder zu wissen streben, und der Eintritt in diese Aristokratie steht allen offen, welche ihn begehren, allen, die ein Gefühl für die Vergangenheit haben, ein Interesse an der Genealogie unserer Gedanken, und ein Ehrfurchtsgefühl vor unseren geistigen Ahnen: die im wahren Sinne des Worts Historiker sind, d. h. Erforscher dessen, was vergangen, aber nicht verloren ist.

Nachdem ich Ihnen erklärt hatte, warum die alte Litteratur von Indien, die wirklich alte Litteratur dieses Landes, ich meine die der vedischen Periode, die sorgfältige Anfmerksamkeit nicht nur des Orientalisten, sondern jedes gebildeten Menschen verdient, welcher wissen will, wie wir in unserem 19. Jahrhundert zu dem gekommen sind, was wir sind, habe ich Ihnen drittens den Unterschied, den natürlichen und notwendigen Unterschied zwischen der Entwickelung des mensehlichen Charakters unter so verschiedenen Himmelsstrichen wie die von Indien und Europa auseinanderzusetzen versneht. Und während ich zugab, dass die Hindus mancher männlichen Tugend und mancher praktisehen Fertigkeit ermangeln, die wir besonders hochschätzen, wollte ich es betonen, dass es eine andere Sphäre der geistigen Thätigkeit giebt, in welcher die Hindus hervorragen die besehanliche und transcendente - und dass wir hier von ihnen einige Lebensregeln uns aneignen können, welche wir selbst nur zu geneigt sind, zu ignorieren oder zu verachten.

Da ich aber fürchtete, zu hohe Erwartungen in Bezug auf

die alte Weisheit, Religion und Philosophie der vedischen Inder erregt zu haben, hielt ich es viertens für meine Pflicht, festzustellen, dass die vedischen Hymnen, wenn anch in einem gewissen Sinne primitiv, doch nicht im authropologischen Sinne dieses Worts primitiv sind, und nicht etwa die Änßerungen von Wesen enthalten, welche eben ihre Schale zerbrochen haben und sich nun mit verwunderten Augen zum ersten Male in dieser merkwürdigen Welt umsehen. Der Veda darf primitiv genannt werden, weil kein anderes primitiveres schriftliches Dokument existiert: aber die Sprache, die Mythologie, die Religion und Philosophie, welche wir darin treffen, eröffnen uns Fernsichten, die niemand sich unterfangen würde, nach Jahren zu messen. Ja, sie enthalten neben einfachen, natürlichen, kindischen Gedanken mauche Vorstellungen, welche uns modern, oder sekundär, oder tertiär klingen, wie ich sie nannte, welche aber nichtsdestoweniger älter sind, als jedes andere litterarische Denkmal, und uns zuverlässige Kunde von einer Periode in der Geschichte des menschlichen Denkens geben, von der wir vor der Entdeckung der Vedas 1 ganz und gar nichts wussten.

Aber anch so ist unser Weg noch nicht klar. Andere Einwände sind gegen den Veda als ein historisches Dokument erhoben worden. Einige derselben sind wichtig, und ich habe sie zu Zeiten selbst geteilt. Andere sind zum mindesten lehrreich und werden uns eine Gelegenheit geben, die Grundlage zu prüfen, auf welcher sie stehen.

Der erste Einwand nun gegen unsere Behandlung des Veda als historisches Dokument liegt darin, dass derselbe nicht wahrhaft national in seinem Charakter ist und nicht die Gedanken der ganzen Bevölkerung Indiens vorstellt, sondern nur einer kleinen Minderzahl, nämlich der Brahmanen, und nicht einmal der ganzen Brahmanenklasse, sondern nur einer kleinen Minderzahl derselben, nämlich der berufsmäßigen Priester.

Einwürfe sollten nicht auf Ansprüche gegründet sein, welche der Natur der Sache nach unvernünftig sind. Haben diejenigen, welche behaupten, die vedischen Hymnen stellen nicht das ganze Indien vor, d. h. die ganze Masse seiner alten

Bevölkerung, in derselben Weise, wie nach ihrer Meinung die Bibel die Juden oder Homer die Grieehen vorstellt, eigentlich bedacht, was sie verlangen? Der wahre Historiker ist soweit davon entfernt, es zu leugnen, dass die vedischen Hymnen nur eine kleine und mag sein priesterliche Minorität der Einwolnerschaft von Indien vorstellen, dass er sich vielmehr geneigt fühlen könnte, dieselbe Warnung in Betreff des Alten Testamentes und der homerischen Gedichte zu erheben.

Ohne Zweifel waren die Bücher, welche das Alte Testament bilden, nach ihrer Zusammenfassung als heiliger Kanon der Mehrzahl der Juden bekannt. Allein wenn wir von dem ursprünglichen Zustande der Juden sprechen, von ihrer moralischen, intellektuellen und religiösen Verfassung während ihres Aufenthaltes in Mesopotamien oder Kanaan oder Ägypten, werden wir finden, dass die verschiedenen Bücher des Alten Testaments uns so wenig von der ganzen jüdischen Rasse mit allen ihren lokalen Eigentümlichkeiten und soeialen Unterschieden lehren, wie uns die homerischen Gedichte von allen grieehisehen Stämmen oder die vedischen Hymneu von allen Einwohnern Indiens beriehten. In der That, selbst wenn wir von der Geschiehte der Griechen und Römer sprechen, wissen wir. dass wir dort kein vollkommenes Bild des socialen, intellektuellen und religiösen Lebens eines ganzen Volkes finden. Wir wissen sehr wenig von dem intellektuellen Leben eines ganzen Volkes selbst im Mittelalter, ja sogar heutigen Tages. Wir mögen etwas von den Generälen, den Oberfeldherren wissen, aber von den gewöhnlichen Mensehen, von den Millionen, wissen wir so gut wie gar nichts. Und was wir von den Königen oder Generälen oder Ministern wissen, ist meistens nieht mehr als was ein paar griechische Dichter oder jüdische Propheten von ihnen dachten. Männer, welche unter ihren Zeitgenossen eine Eins unter Millionen vorstellten.

Allein man könnte sagen, dass, wenn es der Sehreibenden auch wenige gab, der Lesenden viele waren. Wirklich? Ich denke, Sie würden überrascht sein, wenn Sie hörten, wie gering die Anzahl der Lesenden selbst in neueren Zeiten ist, während in den alten Zeiten das Lesen auf die kleinste Klasse privilegierter Personen beschränkt war. Es mag Zuhörer bei öffentlichen und Privatfestlichkeiten, bei Opfern und später in Theatern gegeben haben; aber der Leser, in unserem Sinne des Wortes, ist eine sehr moderne Erfindung.

Niemals ist soviel gelesen worden, niemals ist das Lesen in so weiten Kreisen verbreitet gewesen, wie zu unseren Zeiten. Aber wenn Sie die Verleger nach der Anzahl von Exemplaren fragen, welche von Büchern abgesetzt sind, die mutmaßlich jedermann gelesen hat, werden Sie finden, dass von einer Bevölkerung von 32 Millionen nicht eine Million sich in den Besitz jener Werke gesetzt hat. Von gewöhnlichen Büchern, den sogenannten Modebüchern, von denen man voraussetzt, dass sie einen großen Erfolg gehabt haben, wird eine Anflage von drei bis viertausend Exemplaren von den Verlegern und Autoren Englands für ausreichend gehalten. Blicken Sie jedoch auf andere Länder, z. B. auf Russland, so würde es sehr sehwierig sein, Bücher zu nennen, welche als die Vertreter des ganzen Volks gelten könnten, oder mutmaßlich von mehr als einer sehr kleinen Minorität gekannt wären.

Und wenden wir unsere Gedanken zurück zu den alten Völkern von Gricehenland und Italien, oder von Persien und Babylonien, welches Buch giebt es, vielleicht mit Ansnahme der homerischen Gedichte, von dem wir sagen können, es sei von mehr als einigen tausend Menschen gelesen oder gehört worden? Wir denken uns die Griechen und die Römer als ein wissenschaftliches Volk, und das waren sie ohne Zweifel, aber in einem ganz anderen Sinne, als was wir darunter verstehen. Was wir Griechen und Römer nennen, sind hauptsächlich die Bürger von Athen und Rom, und hier wiederum bildeten diejenigen, welche solche Werke wie die Dialoge des Plato oder die Episteln des Horaz schaffen oder lesen konnten, in der That eine sehr kleine geistige Aristokratie. Was wir Geschichte nennen — das Andenken an die Vergangenheit - ist immer das Werk von Minoritäten gewesen. Millionen und Millionen gehen unbeachtet dahin, und nur die Wenigen, denen die Gabe verliehen worden

ist, Sprache und Gedanken in die Formen der Schönheit zu gießen, bleiben als Zeugen der Vergangenheit übrig.

Wenn wir also von so fernen Zeiten reden, wie diejenigen. welehe uns im Rigveda vorgeführt werden, oder von einem so unfertigen oder vielmehr so wenig fertigen Lande wie Indien es vor dreitausend Jahren war, so erfordert es sieher nur wenig Nachdenken, um zu wissen, dass, was wir in den vedischen Liedern sehen, nur einige sehneebedeekte Gipfel sind, welche uns aus einer weiten Entfernung den ganzen Gebirgszug eines Volkes vorstellen, das vollständig im Verborgenen liegt jenseits des Horizontes der Geschichte. Wenn wir von den vedischen Hymnen als den Vertretern der Religion, der Gedanken und Gebräuche des Indiens vor dreitausend Jahren sprechen, können wir unter Indien nicht mehr verstehen, als irgend eine unbekannte Masse, deren einzige übrig gebliebene Zeugen die Diehter des Veda sind. Wenn wir jetzt von Indien spreehen, denken wir an 250 Millionen, ein Seehstel der ganzen mensehlichen Rasse, welches die weite Halbinsel vom Himalaya-Gebirge bis zum Kap Comorin und Cevlon bevölkert, eine Ländermasse. welche in ihrer Ausdehnung Europa beinahe gleich kommt. Im Veda ist der Schanplatz, auf welchem das Leben der alten Könige und Sänger sich vollendet, das Thal des Indus und des Penjab, wie es jetzt genannt wird, die Sapta Sindhavah, die Sieben Ströme der vedischen Diehter. Das Land, welehes der Ganges durchfließt, ist kaum bekannt, und das ganze Dekhan seheint noch gar nicht entdeckt zu sein.

Und wiederum, was soll es heißen, wenn diese vedischen Hymnen die mühsamen Arbeiten einiger weniger Priester, nicht die freien Ergüsse des ganzen Volksgeistes genannt werden? Wir dürfen zweifellos, wenn wir Lust haben, diese alten vedischen Dichter Priester nennen, und niemand würde leugnen, dass ihre Poesie nicht unr von religiösen, mythologischen und philosophischen, sondern auch in gleichem Maße von priesterlichen und ceremonialen Vorstellungen durchdrungen ist. Jedoch ein Priester, wenn wir ihn nur weit genng zurück verfolgen, ist nur ein Presbyteros oder ein Älterer, und als

solche hatten jene vedischen Dichter ein vollkommenes Recht, im Namen einer ganzen Klasse, oder der Dorfgemeinde, zu welcher sie gehörten, zu sprechen.

Nachdem wir alle mögliehen Zugeständnisse an Behauptungen gemacht haben, von denen die meisten rein hypothetisch sind, bleibt diese große Thatsache bestehen, dass wir hier, im Rigveda, Gedichte vor uns haben, die in einer vollendeten Sprache und in einem sorgfältigen Versmaß abgefasst sind, und nns von Göttern und Menschen erzählen, von Opfern und Schlachten, von den mannigfaltigen Erscheinungen in der Natur wie von den wechselnden Zuständen der Gesellschaft, von Pflicht und Vergnügen, Philosophie und Moral - artikulierte Laute. die nus aus einer Entfernung erreichen, aus der wir nie zuvor das leiseste Flüstern vernommen haben; und anstatt vor Freude zn beben bei dieser fast wunderbaren Entdeckung, stehen einige Kritiker in der Ferne und können weiter nichts als mäkeln. weil diese Gesange uns nicht die primitiven Menschen gerade so vorführen, wie dieselben nach ihrer Meinung hätten sein müssen; nicht wie Papúas oder Buschmänner, mit Klettergewohnheiten und halb tierisehen Sehnalzlanten, nicht vor Stöcken und Steinen niederfallend oder an Fetische glaubend, was sie nach Comte's innerer Überzeugung hätten thun müssen, sondern vielmehr - ieh muss es zugeben - als Wesen, die wir verstehen und mit welchen wir bis zu einem gewissen Grade mitempfinden können, und denen wir in dem historischen Fortschritt des menschlichen Geistes ihre Stelle nicht weit hinter den alten Juden und Gricehen anweisen müssen.

Noch einmal also, wenn wir unter primitiv solche Menschen verstehen, welche diese Erde bewohnten, sobald das Versehwinden der Eisperiode dieselbe bewohnbar machte, waren die vedischen Dichter sicher nicht primitiv. Verstehen wir darunter Menschen, welche das Feuer nicht kannten, welche ungeglättete Kieselsteine benutzten und rohes Fleisch aßen, waren die vedischen Dichter nicht primitiv. Verstehen wir darunter Menschen, welche den Boden nicht bebauten, keine festen Wohnsitze hatten, keine Könige, keine Opfer, keine Gesetze, dann

sage ich wiederum, die vedischen Dichter waren nicht primitiv. Aber verstehen wir darunter diejenigen Mensehen, welche als die ersten der indogermanischen Rasse litterarische Denkmäler ihres irdischen Daseins zurückließen, dann ist die vedische Sprache primitiv, die vedische Religion primitiv, und alles in allem genommen, primitiver als irgend etwas, was wir mit einiger Wahrscheinlichkeit jemals in der ganzen Geschichte unserer Rasse wiederzufinden hoffen dürfen.

Als alle diese Einwände ihr Ziel verfehlt hatten, wurde ein letzter Trumpf ausgespielt. Die alte vedische Poesie sollte. wenn nicht fremden Ursprungs, so doch wenigstens sehr von fremden und namentlich von semitischen Einflüssen abhängig sein. Es ist von den Sanskritisten immer als einer der Hauptreize der vedischen Litteratur hervorgehoben worden, dass sie uns nicht nur einen Einblick in eine sehr frühe Phase religiösen Denkens gestattet, sondern dass die vedische Religion die einzige ist, deren Entwickelung sieh ohne, irgend welche änßeren Anregungen vollzogen hat, und durch eine längere Reihe von Jahrhunderten beobachtet werden kann, als irgend eine andere Religion. Was nun den ersten Punkt betrifft, so wissen wir, wie schwer es in der Geschichte des alten Rom ist, zwischen italischen und griechischen Elementen zu unterscheiden, von etruskischen und phönizischen ganz zu schweigen. Wir kennen die Schwierigkeit, in der Religion der Griechen herauszufinden, was rein einheimisch, und was von Ägypten, Phönizien, mag sein von Scythicu herübergenommen ist, oder wenigstens durch diese fremden Gedankenstrahlen eine leichte Färbung erhalten hat. Selbst in der Religion der Hebräer sind babylonische, phönizische und zu einer späteren Periode persische Einflüsse entdeekt worden, und je weiter wir den modernen Zeiten zusehreiten, um so stärker wird die Gedankenmischung, und um so schwieriger die Aufgabe, einer jeden Nation den Anteil zuznweisen, welchen sie an der allgemeinen Begriffsprägung der Welt genommen hat. Nur in Indien, und besonders im vedischen Indien, sehen wir eine ganz und gar auf heimischem Boden gewachsene und ganz und gar von heimischer Luft

genährte Pflanze. Ans diesem Grunde, weil sie so vollständig vor jeder fremden Berührung bewahrt wurde, ist die Religion des Veda voll von Lehren, welche der Religionsforscher sonst nirgends finden kann.

Was haben nun die Verächter des Veda dagegen zu sagen? Sie sagen, die vedischen Gedichte zeigen deutliche Spuren babylonischer Eintlüsse.

Ieh muss hier auf einige Details eingehen, welche, klein wie sie scheinen, dennoch sehr weite Konsequenzen in sich tragen.

Es giebt einen Vers im Rigveda VIII, 75, 22, welcher übersetzt ist wie folgt: »O Indra, bring uns ein glänzendes Kleinod, eine Kuh, ein Pferd, einen Schmuck, zugleich mit einer goldenen Manâ<sup>3</sup>.«

Was ist unn eine goldene Manâ? Das Wort kommt nieht wieder für sich allein vor, weder im Veda noch soust irgendwo, und es ist von den Vedisten identifiziert worden mit dem lateinischen mina, dem griechischen  $\mu\nu\tilde{a}$ , dem phönizischen Manah  $\pi_{\bullet}$ , dem wohlbekannten Gewicht, welches wir jetzt wirklich unter den Schätzen besitzen, die von Babylon und Niniveli nach dem Britischen Museum gebracht worden sind  $^{5}$ .

Wenn dies so wäre, gäbe es auf alle Fälle einen unwiderleglichen Beweis für einen Handelsverkehr zwisehen Babylon nnd Indien zu einer sehr frühen Zeit, obgleich es in keiner Weise einen wirklichen Einfluss semitischen Denkens auf indisches Denken verraten würde. Aber ist es so? Wenn wir sacâ manâ hiranyayâ übersetzen » mit einer Mine Gold«, müssen wir mauâ hiranyayâ als Instrumental auffassen. Aber sacâ regiert niemals einen Instrumental. Diese Übersetzung ist daher unmöglich, und obgleich die Stelle schwierig ist, da manâ im Rigveda nicht wieder vorkommt, denke ich doch, wir dürfen manâ hiranyayâ als einen Dual auffassen und übersetzen »Gieb uns auch zwei goldene Armbänder«. Die Annahme, dass die vedischen Dichter dies eine Wort und dies eine Maß von den Babyloniern geborgt haben sollten, wäre gegen alle Regeln der historischen Kritik. Das Wort manâ erscheint in der ganzen

Sanskrit-Litteratur nieht mehr wieder, wie überhaupt kein anderes babylonisches Gewicht in der ganzen Sanskrit-Litteratur vorkommt, und es ist nieht wahrscheinlich, dass ein Diehter, der um eine Kuh und ein Pferd bittet, in demselben Atemzuge um ein fremdes Gewicht Gold bitten sollte, d. h. um etwa seehzig Sovereigns.

Doeh dies ist nicht die einzige Anleihe, die Indien in Babylon gemacht haben soll. Die siebenundzwanzig Nakshatras oder Sternbilder, welche in Indien als eine Art lunarer Tierkreis galten, sollen von Babylon gekommen sein. Nun war der babylonische Tierkreis ein solarer, und trotz wiederholter Untersuchungen hat man in den Keilinsehriften, wo so maneherlei gefunden ist, keine Spar von einem lanaren Tierkreise gefunden. Aber gesetzt auch, es wäre ein Innarer Tierkreis in Babylon entdeekt worden, würde sieh doch niemand, der mit der vedisehen Litteratur und dem alten vedisehen Ceremoniell vertraut ist, leicht einreden lassen, dass die Hindus jene einfache Einteilung des Himmels von den Babyloniern entlehnt hätten. Es ist wohlbekannt, dass die meisten vedischen Opfer weit mehr von dem Monde als von der Sonne 6 abhängen. Wie der Psalmist sagt »Du machst den Mond, das Jahr danach zu teilen; die Sonne weiß ihren Niedergang«, lesen wir im Rigveda X, 55, 18 und 19 in einem Verse, der an die Sonne und den Mond gerightet ist:

» Sie wandeln durch ihre eigene Macht, einer nach dem andern oder von Osten nach Westen), wie spielende Kinder sehreiten sie um das Opfer. Der eine blickt auf alle Welten, der andere wird wieder und wieder geboren, die Jahreszeiten bestimmend.«

» Er wird nen und neu, wenn er geboren wird, wie der Herold der Tage geht er den Morgenröten voran. Bei seiner Ankunft bestimmt er für die Götter ihren Anteil, der Mond lässt das Leben in die Länge wachsen.«

Der Mond bestimmt also die Jahreszeiten, die rtus, der Mond bestimmt den Anteil d. i. die Opferspende für alle Götter. Die Jahreszeiten und die Opfer waren allerdings in den Gedanken der alten Hindus so innig mit einauder verbunden, dass einer der gewöhnlichsten Namen für Priester rtvig war, wörtlich der nach den Jahreszeiten Opfernde.

Außer den Feierlichkeiten, die jeden Tag zu begehen sind, wie die fünf Mahâyagñas und das Agnihotra am Morgen und am Abend, waren die wichtigen Opfer in den vedischen Zeiten das Voll- und Neumondopfer darsapûrnamâsa), die Opfer für die Jahreszeiten kâturmâsya, indem jede Jahreszeit aus vier Monaten besteht 7: und die halbjährlichen Opfer, zur Zeit der beiden Sonnenwenden. Es giebt andere Opfer âgrayana etc., welche im Herbst und Sommer zu vollziehen sind, andere im Winter und Frühling, so oft Reis und Gerste in der Reife stehen.

Die Bestimmung der Jahreszeiten, als eine der Grundbedingungen für die Anfänge einer Gesellschaft, seheint in der That mit der Verehrung der Götter, als der Beschützer der Jahreszeiten und der Hüter von Recht und Ordnung, in so innigem Zusammenhange zu stehen, dass es mitunter sehwer ist zu sagen, ob bei der Feststellung der Opfer in den Seelen der alten vedischen Priester die Aufrechterhaltung des Kalenders oder die des Gottesdienstes die erste Stelle einnahm.

Die siebennndzwanzig Nakshatras wurden also deutlich durch den Lauf des Mondes angegeben. Niehts war zur Zählung der Tage. Monate oder Jahreszeiten natürlicher, als die siebennndzwanzig Stellen zu beobachten, welche der Mond in seinem Laufe von einem Punkt des Himmels bis zurück zu demselben Punkt einnahm. Es war viel leichter als die Stellung der Sonne zu bestimmen, sei es von Tag zu Tag oder von Monat zu Monat; denn da die Sterne bei dem wirklichen Auf- und Untergang der Sonne kaum sichtbar sind, konnte sich die Vorstellung von der Verbindung der letzteren mit gewissen Sternen einem unbefangenen Beobachter nicht von selbst darbieten. Der Mond hingegen, der von Nacht zu Nacht fortschreitet und der Reihe nach mit gewissen Sternen in Verbindung tritt, war gleichsam der Zeiger einer Uhr, der sich im Kreise drehte und mit einer Zahl nach der andern auf dem Zifferblatte des Himmels in

Berührung kam. Auch darf man annehmen, dass der Überschuss von ungefähr dem dritten Teil eines Mondlaufs zu den siebenundzwanzig Sternen von Neumond zu Neumond den einfachen Rechnern iener frühen Zeiten nicht zuviel Störung verursachte. Alles, worauf es ihnen ankam, waren die siebenundzwanzig himmlischen Stationen, welche, nachdem sie einmal vom Monde vorgezeichnet waren, wie ebensoviele Meilensteine aufgestellt wurden, um den Lauf aller jener himmlischen Wanderer zu bestimmen, die von irgend einem Interesse sein konnten für Zeiehen und Jahreszeiten, Tage und Jahre. Ein in siebenundzwanzig Abschnitte geteilter Kreis oder siebenundzwanzig Pfähle, in einem Zirkel in gleichen Entfernungen um ein Haus aufgepflanzt, mochten dem Zwecke eines primitiven vedischen Observatoriums entsprechen. Man brauchte eben nur zu wissen, zwischen welchem Paar Pfähle der Mond oder später auch die Sonne, bei ihrem Aufgang und Untergang siehtbar waren, indem der Beobachter an jedem Tage dieselbe Stellung in der Mitte einnahm.

Wir können uns die Astronomie in der That gar nicht zu roh und zu unvollkommen vorstellen, wenn wir die ersten Anfänge der Berechnung der Tage und Jahreszeiten und Jahre verstehen wollen. Wir dürfen in jenen Tagen nicht mehr erwarten, als was gegenwärtig jeder Schäfer von der Sonne und dem Monde, den Sternen und den Jahreszeiten weiß. Anch dürfen wir durchaus keine Beobachtungen von Himmelserscheinungen verlangen, wenn dieselben nicht in irgend einer Weise mit den praktischen Bedürfnissen einer primitiven Gesellschaft in Zusammenhang stehen.

Wenn wir somit in Indien die natürliehe, ja unvermeidliche Entstehung der Einteilung des Himmels in siebennudzwanzig gleiche Teile sehen können, von denen jeder durch Sterne bezeichnet wird, die lange entdeckt und benannt gewesen sein mögen, ehe man sieh ihrer zu diesem nenen Zweeke bediente — wenn wir andererseits die Entstehung und Entwickelung des indischen Ceremoniells kanm begreifen können, außer in ihrer Abhängigkeit von einer Kenutnis der Innaren

Sternbilder, der Innaren Monate und der lunaren Jahreszeiten. so wäre es sicher eine unverständige Hypothese, wenn man sich einbilden wollte, die vedischen Hirten oder Priester wären nach Babylonien gegangen, um von dort eine Wissenschaft zu holen. die jeder Schäfer an den Ufern des Indus erwerben konnte, und hätten sich erst nach ihrer Rückkehr ans jenem Lande, wo eine Sprache gesprochen wurde, die kein Hindu verstand, aus Werk gesetzt, um ihre heiligen Hynnnen zu diehten und ihr einfaches ('eremoniell zu ordnen. Wir dürfen niemals vergessen, dass, was an einer Stelle natürlich ist, auch an anderen Stellen natürlich ist; und wir dürfen unsere Meinung ohne Gefahr eines ernsten Widerspruchs dahin zusammenfassen, dass nichts beigebracht worden ist zu Gunsten eines fremden Ursprungs der elementaren astronomisehen Vorstellungen der Hindus, wie sie in den vedischen Hymnen gefunden oder voransgesetzt werden 10.

Die Araber haben, wie wohl bekannt, achtundzwanzig Mondstationen, die Manzil, und ich kann keinen Grund sehen, weshalb Mohammed und seine Beduinen nicht dieselben Beobachtungen in der Wüste gemacht haben sollen, wie die vedischen Dichter in Indien, obgleich ich zu dem Eingeständnis gegenötigt bin, dass Colebrooke sehr zwingende Gründe vorgebracht hat, um zu beweisen, dass, in ihrer wissenschaftlichen Anwendung wenigstens, die arabischen Manzil wirklich aus einer indischen Quelle entlehnt sind 11.

Auch die Chinesen haben ihre berühmten Mondstationen, die Sieu, ursprünglich vierundzwanzig an der Zahl, und später auf achtundzwanzig erhoben 12. Aber hier ist ebensowenig die geringste Notwendigkeit vorhanden, um mit Biot, Lassen u. a. anzunehmen, dass die Hindus nach China gingen, um ihre einfachsten elementaren Vorstellungen von lunarer Zeitrechnung zu holen. Zunächst fingen die Chinesen mit vierundzwanzig au und erhoben sie auf achtundzwanzig; die Hindus fingen mit siebenundzwanzig an und erhoben sie auf dieselbe Zahl. Zweitens sind von diesen achtundzwanzig Sternbildern nur siebzehn, die wirklich mit den indischen Sternen târâs) identifiziert werden

können: wenn aber ein wissenschaftliches System entlehnt wird, so wird es vollständig entlehnt. Allein in unserem Falle sehe ieh wirklich nicht die Möglichkeit eines Kanals, durch welchen die chinesische Astronomie schon nm 1000 v. Chr. nach Indien geleitet werden konnte. In der chinesischen Litteratur wird Indien niemals vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts v. Chr. erwähnt, und wenn die Kinas in der späteren Sanskrit-Litteratur wirklich die Chinesen bedeuten sollen, was zweifelhaft ist, so ist es wichtig, zu bemerken, dass jener Name in der vedischen Litteratur niemals vorkommt <sup>13</sup>.

Als darum die Unmöglichkeit eines so frühen Verkehrs zwischen China und Indien zuletzt anerkannt worden war, bildete man eine neue Theorie, nämlich » dass die Kenntuis der chinesischen Astronomie nicht direkt von China nach Indien eingeführt wurde, sondern, zugleich mit dem chinesischen System der Einteilung des Himmels in achtundzwanzig Stationen. in einer nicht viel späteren Zeit als 1100 v. Chr. nach Westasien gelangte und damals von einigen westländischen, semitischen oder iranischen Völkern angenommen wurde. In deren Händen soll sie dann eine neue Gestalt gewonnen haben, welche sie zu einer roheren und weniger wissenschaftlichen Methode der Beobachtung tauglich machte, indem die Grenzsterne der Stationen in die Zodiakalgruppen oder Sternbilder verwandelt und in einigen Fällen auch in ihrer Stellung verändert wurden, so dass sie der allgemeinen Planetenbahu, der Ekliptik, näher kamen. In dieser veränderten Form ein Mittel geworden, die Stellungen und Bewegungen der Planeten ungefähr zu bestimmen, soll sie in die Hände der Hindus gekommen sein, sehr wahrscheinlich zugleich mit der ersten Kenntnis der Planeten selbst, und in Indien begann für sie eine unabhängige geschichtliche Laufbahn. Sie erhielt sich in ihrem alten Sitze und ließ ihre Spuren später im Bundahash zurück; dann machte sie ihren Weg so weit nach Westen, um zuletzt von den Arabern gekannt und angenommen zu werden.« Mit dem gebührenden Respekt vor den astronomischen Kenntnissen der Vertreter dieser Ansicht kann ich doch nur sagen, dass dieselbe ein Roman ist, und

weiter nichts als ein Roman, ohne jede thatsächliehe Begründung, und dass die weuigen uns bekannten Thatsaehen einen gewissenhaften Forseher nicht berechtigen, über die Schlüsse hinauszugehen, welche Colebrooke vor vielen Jahren aufgestellt hat, dass die Hindus ohne Zweifel zu einer frühen Periode Fortschritte in der Astronomie gemacht hatten, welche sie zur Regulierung der Zeit betrieben. Ihr Kalender, sowohl der bürgerliche wie der religiöse, wurde hauptsächlich, nieht aussehließlich, vom Monde und von der Sonne beherrscht, und die Bewegungen dieser Gestirne wurden sorgfältig von ihuen beobachtet, und mit solchem Erfolge, dass ihre Bestimmung des synodischen Mondumlaufs, mit welchem sie vorzugsweise zu thun hatten, eine viel genanere ist, als sie die Grieehen jemals zustande braehten. Sie hatten eine Einteilung der Ekliptik in siebenundzwanzig und aehtundzwanzig Teile, die ihnen offenbar von dem Umlauf des Mondes in Tagen eingegeben wurde und wahrseheinlich ihr Eigentum ist; jedenfalls entlehnten sie die Araber von ihnen.«

Man hat noch ein anderes Argument zur Unterstützung eines babylouischen oder wenigstens semitischen Einflusses, der in der vedischen Litteratur wahrzunehmen sein soll, beigebracht, und dieses müssen wir nunmehr kurz prüfen. Es bezieht sieh auf die Geschichte von der Sintflut.

Sie wissen, dass diese Erzählung in den Überlieferungen vieler Rassen aufgefunden worden ist, welche dieselbe nieht gut von einander entlehnen konnten, und es war eher überraschend, dass in keinem vedischen Hymnus auch nieht einmal die Anspielung auf eine lokale Flut vorkommen sollte, besonders da sieh sehr ausführliche Berichte von verschiedenen Arten von Sintfluten in den späteren epischen Gedichten und in den noch späteren Purânas vorfinden, und in der That einen sehr bekannten Gegenstand in den religiösen Überlieferungen des indischen Volkes bilden.

Drei von den Avatâr as oder Inkarnationen Vishnu's sind mit einer Überschwemmung verknüpft, die des Fisches, die der Schildkröte und die des Ebers; Vishnu rettet in allen drei Fällen das Menschengeschlecht von der Vernichtung durch das Wasser, indem er die Gestalt eines Fisches, einer Schildkröte oder eines Ebers annimmt.

Unter diesen Umständen schien es ein sehr natürlicher Schlass, dass da eine Sintflat in der ältesten Litteratur von Indien nieht erwähnt wird, jene Legende zu einer späteren Zeit in Indien eingedrungen sei.

Als jedoch die vedische Litteratur allgemeiner bekannt wurde, wurden Erzählungen von einer Sintflut aufgefunden. wenn auch nicht in den Hymnen, so doch in den prosaischen Schriften, welche zu der zweiten, der gewöhnlich sogenannten Brâhmanaperiode, gehören. Nicht unr die Geschichte von Manu und dem Fisch, sondern auch die Geschichten von der Schildkröte und dem Eber, wurden dort in einer mehr oder weniger vollständigen Form angetroffen, und mit dieser Entdeckung verlor die Idee einer Entlehnung ans der Fremde viel von ihrer Wahrscheinlichkeit. Ich will Ihnen wenigstens einen von diesen Beriehten über eine Sintflut vorlesen, welchen man in dem Satapatha-Brâhmana findet, und Sie können dann selbst urteilen, ob die Ähnlichkeiten mit dem Bericht in der Genesis wirklich von der Art sind, um die Hypothese, dass die Hindus ihre Flutsage von ihren nächsten semitischen Nachbaren entlehnt haben. erforderlich oder anch unr annehmbar zu machen.

Wir lesen im Satapatha-Brâhmana I, 5, 1:

- 1. »Am Morgen brachten sie dem Mann Wasser, wie man es auch jetzt noch zum Waschen der Hände bringt. Während er sieh so wusch, kam ihm ein Fiseh in die Hände.
- 2. Der sprach zu ihm das Wort: Halte mich, und ich will dich retten. Manu sagte: Wovor willst du mich retten? Der Fisch sagte: Eine Flut wird alle diese Geschöpfe fortführen, und ieh werde dich vor ihr retten. Manu sagte: Wie kann ich dich halten?
- 3. Der Fisch sagte: So lange wir klein sind, giebt es für uns vielfache Vernichtung, denn der Fisch frisst den Fisch. Halte mich darnm zuerst in einem Topf. Wenn ich den auswachse, grabe ein Loch und halte mich darin. Wenn ich das

auswachse, schaffe mich ins Meer; ich werde daun der Vernichtung entrückt sein.

- 4. Er wurde bald ein Großfisch ghasha, denn ein solcher Fisch wird sehr groß. Er sprach: In dem und dem Jahre wird die Flut kommen. Wenn du also ein Schiff gebaut hast, sollst du mein gedenken. Und wenn die Flut gestiegen ist, sollst du in das Schiff treten, und ich werde dich vor ihr beschirmen.
- 5. Nachdem Mann ihn so gehalten hatte, trug er ihn in das Meer. In demselben Jahre aber, welches der Fisch vorausgesagt hatte, erbaute Mann ein Schiff und gedachte seiner. Und als die Flut gestiegen war, trat er in das Schiff. Darauf schwamm der Fisch zu Manu hin, und er band ihm das Tau des Schiffes an das Horn, und er eilte damit nach dem nördlichen Gebirge hin 11.
- 6. Der Fisch sprach: Ich habe dich gerettet: binde nun das Schiff an einen Baum. Möge dich das Wasser nicht abschneiden, während dn auf dem Berge bist. So wie das Wasser sinkt, gehe du langsam mit ihm hinab. Er aber nun glitt langsam mit dem Wasser hinab; darum heißt diese Stelle auf dem nördlichen Gebirge "Mann's Niedergang «. Es hatte aber die Flut alle diese Geschöpfe fortgeführt, und Manu war allein übrig.
- 7. Er nun wandelte umher, lobsingend und sich mühend, Nachkommen begehrend. Und er opferte dort auch mit einem Påkaopfer. Er goss geklärte Butter, dicke Milch, Molke und Quark als Opfergabe in das Wasser. Daraus erhob sich in einem Jahre ein Weib. Und sie stieg triefend herauf, und geklärte Butter träufelte auf ihren Spuren. Ihr begegneten Mitra und Varuna.
- S. Sie sprachen zu ihr: Wer bist du? Sie sagte: Die Tochter Manu's. Sie sprachen: Sage, du bist unser. Sie sagte: Nein, sondern welcher mich gezeugt hat, dessen bin ich. Sie wünschten aber einen Anteil an ihr, und sie sagte nicht ja und nicht nein, und ging davon; da begegnete sie dem Manu.
- 9. Manu sprach zu ihr: Wer bist du? Sie sagte: Deine Tochter. Er sprach: Wie, o Herrliche, bist du meine Tochter? Sie sagte: Jene Opfergaben, welche du ins Wasser gegossen

hast, geklärte Butter, dieke Mileh, Molke und Quark, aus diesen hast du mich erzeugt. Ich bin ein Segenssprueh, vollziehe (mieh) diesen Segensprueh bei den Opfern. Wenn du (mieh) ihn beim Opfer vollziehst, wirst du reich sein an Nachkommenschaft und Vieh. Und welchen Segen du nur dureh mich wünsehen wirst, der wird dir immer zu teil werden. Darum vollzog er jenen Segenssprueh in der Mitte des Opfers; denn das ist die Mitte des Opfers, was zwischen dem Voropfer und dem Nachopfer liegt.

10. Dann wandelte Mann mit ihr umher, lobsingend und sieh mühend, Nachkommen begehrend. Und mit ihr erzeugte er jenes Geschlecht, welches das Geschlecht Manu's heißt, und welchen Segen er nur durch sie wünschte, der ward ihm immer zu teil. Sie ist fürwahr Idâ, und jeder, der dies wissend, mit Idâ umhergeht opfert), zeuget dasselbe Geschlecht, welches Mann zeugte, und welchen Segen er nur durch sie begehrt, der wird ihm zu teil.«

Dies ist ohne Zweifel die Geschichte von einer Sintflut, und Manu spielt in gewisser Hinsicht dieselbe Rolle, die dem Noah im Alten Testamente zugeschrieben wird. Aber wenn es Ähnlichkeiten giebt, so denke man an die Unähnlichkeiten, und wie sie zu erklären sind. Es ist durchans klar, dass, wenn diese Erzählung einer semitischen Quelle entlehnt worden ist, diese nicht das Alte Testament war; dennin diesem Falle würde es schlechterdings unmöglich scheinen, für die Verschiedenheiten der beiden Berichte einen Grund anzugeben. Dass eine Entlehnung aus irgend einer unbekannten semitischen Quelle stattgefunden hat, kann natürlich nicht in Abrede gestellt werden, weil bis jetzt noch kein greifbarer Beweis vorgebracht ist, der hätte widerlegt werden können. Aber wenn es so wäre, würde dies das einzige semitische Anlehen in der Sanskrit-Litteratur sein — und dies allein sollte uns stutzig machen.

Auch die Erzählung vom Eber und der Schildkröte kann bis in die vedische Litteratur zurückverfolgt werden. Denn wir lesen in der Taittiriya Samhitâ 15:

»Anfangs war dies Wasser und flüssig. Prajapati, der

Herr der Geschöpfe, wurde Wind und sehwebte darüber. Er sah diese Erde, und wurde ein Eber und nahm sie auf. Er wurde Visvakarman, der Sehöpfer aller Dinge, und reinigte sie. Sie breitete sich ans und wurde die ausgebreitete Erde, und darum wird die Erde Prthivî, die Ausgebreitete 16, genannt.«

Und im Satapatha-Brâhma $na^{47}$  finden wir wenigstens folgende sehwaehe Anspielung auf die Sehildkröten-Mythe

» Prajâpati nahm die Form einer Schildkröte Kûrma' an und brachte alle Geschöpfe hervor. Insofern er sie hervorbrachte, machte er sie akarot', und weil er sie machte, wurde er Schildkröte (Kûrma' genannt. Eine Schildkröte ist heißt Kasyapa, und darum heißen alle Geschöpfe Kâsyapa, schildkrötenartig. Er, der diese Schildkröte (Kûrma) war, war in Wirklichkeit Âditya (die Sonne).«

Eine andere Anspielung auf etwas wie eine Sintflut<sup>18</sup>, besonders wichtig wegen des darin erscheinenden Namens Manu. ist im Kâthaka XI, 2) nachgewiesen worden, wo dieser kurze Satz vorkommt: »Die Wasser reinigten dieses, Manu allein blieb übrig.«

Alles dieses zeigt, dass die Vorstellungen von einer Sintflut, d. h. einer Überschwemmung der Erde durch Wasser und einer Erhaltung derselben durch göttliche Hülfe der ältesten Überlieferung Indiens nieht unbekannt waren, während sie in späteren Zeiten in versehiedenen Avatâras des Vishnu verkörpert wurden.

Prüfen wir die zahlreiehen Berichte über eine Sintflut unter den versehiedenen Völkern in fast jedem Teile der Erde, so können wir leieht wahrnehmen, dass sie sich nicht auf eine vereinzelte historische Thatsache beziehen, sondern auf ein Naturereignis, das sich jedes Jahr wiederholt, nämlich auf die Flut oder Überschwemmung der Regenzeit oder des Winters <sup>19</sup>.

Dies ist nirgends klarer als in Babylon. Sir Henry Rawlinson war der erste, der es herausfand, dass die zwölf Gesänge des Gedichts von Izdubar oder Nimrod auf die zwölf Monate des Jahres und die zwölf Zeichen des Tierkreises Bezug haben. Dr. Haupt wies später darauf hin, dass Éabânî, der weise

Stier-Menseh im zweiten Gesange, dem zweiten Monat, Ijjar, April-Mai, entspricht, der im Tierkreise durch den Stier dargestellt wird; die Vereinigung zwischen Êabânî und Nimrod im dritten Gesange aber dem dritten Monat Sivan, Mai-Juni, im Tierkreise durch die Zwillinge vertreten; die Krankheit des Nimrod im siebenten Canto dem siebenten Monat Tishri, September-Oktober, wenn die Sonne abzunehmen anfängt; und die Flut im elften Gesange dem elften Monat, Shabatu, der dem Sturmgott Rimnon geweiht ist und im Tierkreise als der Wassermann erscheint <sup>20</sup>.

Wenn dem so ist, haben wir sieher ein Recht, denselben natürlichen Ursprung für die Geschichte von der Sintflut in Indien zu beanspruchen, den wir in anderen Ländern annehmen müssen. Und selbst wenn es bewiesen werden könnte, dass diese Legenden in der Form, in welcher sie uns in Indien erreicht haben, Spuren von fremdem Einfluss<sup>21</sup> zeigen, so würde doch die Thatsache übrig bleiben, dass solche Einflüsse nur in verhältnissmäßig modernen Schriften bemerkt worden sind, und nicht in den alten Hymnen des Rigveda.

Andere Vermutungen, die man aufgestellt hat, entbehren noch mehr der Begründung, als diese, welche die alten indischen Diehter unter den Einfluss Babylons stellen würde. Man hat an China gedacht, ja sogar an Persien, Parthien und Baktrien, Länder, welche zu der Zeit, von der wir hier reden, außerhalb des Bereiches von Indien lagen und wahrscheinlich noch nicht einmal zu unabhängigen Völkern oder Königreichen vereinigt waren. Ieh wundere mich nur, dass man noch keine Spuren von den verlorenen jüdischen Stämmen in den Vedas entdeckt hat, da ja Afghanistan so oft als einer ihrer Lieblingssitze hervorgehoben worden ist.

Nachdem ich so mit Sorgfalt alle Spuren von vermeintlichem fremdem Einflusse geprüft habe, welche von den verschiedenen Gelehrten angeführt worden sind, glaube ich behaupten zu dürfen, dass wirklich keine Spur irgend welcher Art von irgend einem fremden Einfluss in der Sprache, der Religion oder dem Ceremoniell der alten vedischen Litteratur Indiens vorhanden

ist. Wie es jetzt vor uns steht, so ist es geworden, beschützt von den Bergwällen im Norden, dem Indus und der Wüste im Westen, dem Indus oder dem Meer im Süden, und dem Ganges im Osten. Es beschenkt uns mit einer urwüchsigen Poesie und einer urwüchsigen Religion, und die Geschichte hat uns wenigstens dies eine Beispiel aufbewahrt, um uns zu zeigen, was der menschliche Geist leisten kann, wenn er sich selbst überlassen bleibt, umgeben von einer Naturseenerie und von Lebensbedingungen, welche das Leben des Menschen auf Erden zu einem Paradiese gemacht haben würden, wenn der Mensch nicht die seltsame Kunst besäße, selbst ein Paradies in eine Leidenskammer zu verwandeln.

## Anmerkungen.

<sup>1</sup> Wenn wir den Namen Litteratur auf die Cylinder von Babylon und die Papyrusrollen von Ägypten ausdehnen wollten, so müssten wir zugeben, dass von diesen Dokumenten einige älter sind, als jedes Datum, das wir bis jetzt den Hymnen zuweisen dürfen, welche in den zehn Büchern des Rigveda gesammelt sind.

 $^2\,\hat{A}'$ nah bhara vy<br/>á $\hat{n}g$ anam gấm ásvam abhyá $\hat{n}g$ anam sác<br/>â mau<br/>á'

hiranyayâ.

<sup>3</sup> Grassmann übersetzt »Zngleich mit goldenem Gerät«; Ludwig »Zusamt mit goldenem Zierat«; Zimmer »Und eine Manâ Gold«. Das Petersburger Wörterbuch erklärt manâ durch »ein bestimmtes Gerät oder Gewicht« (Gold).

<sup>4</sup> Nach Dr. Haupt, Die Sumerisch-akkadische Sprache, S. 272, ist manâ ein akkadisches Wort.

<sup>5</sup> Nach den Gewichten der Löwen und Enten, die im Britischen Museum aufbewahrt werden, betrug eine assyrische Minc 7,747 Gran. Derselbe Unterschied wird bis auf den hentigen Tag aufrecht erhalten, da die man von Shiraz und Bagdâd gerade das Doppelte einer man von Tabraz und Bushir ausmacht, indem das Durchschnittsgewicht der ersteren = 14,0, das der letzteren aber nur = 6,985 beträgt. Siehe Cunningham, Journal of the A. S., Calcutta 1881, p. 163.

 $^6$  Vorrede zum vierten Bande meiner Ausgabe des Rigveda, p. LI.

 $^7$  Vaisvadevam am Vollmond des Phalguna, Varunapraghâsâham Vollmond des Ashâdha, Sâkamedhâham Vollmond der Krttikâ, siehe Boethlingk, Wörterbuch s. v.

Siehe Vishnusmrti, ed. Jolly, LIX, 4; Aryabhata, Introduction.

9 Siehe Vorrede zu Vol. IV des Rigveda, p. LI 1862.

10 Siehe Zimmer, Altindisches Leben, pp. 352-357.

<sup>11</sup> L. e. p. LXX. <sup>12</sup> L. e. p. XLVII.

<sup>13</sup> Im Mahâbhârata und sonst werden die Kînas unter den Dasyns oder nicht-arischen Rassen im Norden und im Osten von Indien erwähnt. König Bhagadatta hatte angeblich ein Heer von Kînas und Kirâtas Lassen I, p. 1029, Mahâbh. III, 117, v. 12350; vol. I, p. 619,

und die Pandavas erreichen die Stadt des Königs der Kulindas, nachdem sie durch die Länder der Kînas, Tukhâras und Daradas gezogen sind. Alles dies ist so vage, wie ethnologische Angaben in der späten epischen Poesie ludiens es gewöhnlich sind. Das einzige möglicherweise reale Element ist, dass die Kirâta- und Kîna-Soldaten kâñkana, gold- oder gelbfarbig heißen Mahâbh, V, 18, v, 581, vol. II, p. 106, und mit einem Walde von Karnikâras, welches Bämne mit gelben Blumen waren siehe Vâkaspatya s. v.: kaskit karnikâraganrah verglichen werden. Im Mahâbh, VI, 9, v. 373, vol. II, p. 314 erscheinen die Kînas in der Gesellschaft der Kambogas und Yavanas, was ebensowenig etwas Bestimmtes an die Hand giebt. - Die ehinesischen Gelehrten berichten uns, dass der Name China modernen Ursprungs ist und erst von der Thsin-Dynastie oder von dem berühmten Kaiser Shi-ho-ang-ti, 247 v. Chr., herrührt. Allein der Name selbst kommt, wenn auch in einem beschränkteren Sinne, in früheren Dokumenten vor, und kann, wie Lassen meint vol. 1, p. 1029, n. 2. den westlichen Nachbaren Chinas bekannt geworden sein. Es ist jedenfalls merkwürdig, dass auch die Sinim, welche bei Jesaias 49, 12 erwähnt werden, von den alten Kommentatoren für Leute aus China gehalten worden sind, welche Babylon als Kaufleute oder Reisende besuehten.

<sup>14</sup> Ieh ziche jetzt die Lesart der Kânvasâkhâ: abhidudrâva vor, statt des atidudrâva oder adhidudrâva der anderen MSS. Siehe Weber, Ind. Streifen I, p. 11.

<sup>45</sup> VII, 1, 5, 1 ff.; Muir, Original Sanskrit Texts I, p. 52; Colebrooke, Essays I, 75.

16 Siehe zum Eber-Mythus noch Taittirîya Brâhmana I, 1, 3, 5; Satap. Br. XIV, 1, 2, 11; zum Schildkröten-Mythus Taitt. Åranyaka I. 23, 1; zur jährlichen Flut vgl. Plutarch, De Solertia Animalium ed. Reiske, 10, p. 37; Οἱ μὲν οὖν μυθολόγοι τῷ Δευχαλίωνί φασι περιστερὰν ἐχ τῆς λάρναχος ἀφιεμένην δήλωμα γενέσθαι, χειμῶνος μὲν, εἴσω πάλιν ἐνδυομένην, εὐδίας δὲ, ἀποπιᾶσαν.

- <sup>17</sup> VII, 5, 1, 5; Muir l. e. I, p. 54.
- 18 Weber, Ind. Streifen I, S. 11.
- <sup>19</sup> Siehe Vorl. V, p. 130.
- 20 Siehe Haupt, Der keilinschriftliche Sintflutbericht, 1881, S. 10.
- <sup>21</sup> Siehe M. M., Genesis and Avesta Deutsche Übersetzung I. S. 148.

#### Die Lehren des Veda.

## Fünfte Vorlesung.

Obgleich es kaum ein Gebiet des menschlichen Wissens giebt, das nieht von der alten Litteratur Indiens neues Licht und Leben empfangen hat, so ist doeh dieses Lieht, das uns von Indien kommt, nirgends so wiehtig, so neu und so reich, als in dem Studium der Religion und Mythologie. Diesem Gegenstande will ieh darum die übrigen Vorlesungen dieses Cursus widmen, einmal, weil ieh mieh in jener alten Welt der vedisehen Litteratur, in weleher die Keime der indogermanischen Religion zu studieren sind, besonders zu Hause fühle; dann aber auch, weil ich glaube, dass zu dem eigentliehen Verständnis der tiefsten Überzeugungen, oder, wenn Sie wollen, der stärksten Vorurteile der modernen Hindus nichts so nützlich ist, wie eine Kenntnis des Veda. Es ist vollkommen wahr, dass niehts einen falseheren Eindruck von der gegenwärtigen brahmanischen Religion geben würde, als die alte vedisehe Litteratur, wofern wir uns einbildeten, dreitausend Jahre hätten über Indien hinweggehen können, ohne irgend eine Veränderung hervorzubringen. Ein soleher Irrtum wäre ebenso thörieht, als wenn man jeden Unterschied zwischen dem vedischen Sanskrit und dem heute gesproehenen Bengali leugnen wollte. Aber niemand wird eine wissenschaftliehe Kenntnis oder eine wahre Einsieht in die geheimen Quellen des Bengali gewinnen, der die Sanskrit-Grammatik nicht kennt, und niemand wird jemals die gegenwärtigen religiösen, philosophischen, juristischen und socialen Ansichten der Hindus verstehen, der dieselben nicht auf ihren wahren Ursprung im Veda zurückzuführen vermag.

Ich erinnere mich noch, wie vor vielen Jahren, als ich zuerst den Text und Kommentar des Rigveda heranszngeben anfing, eine gewisse vielleicht nicht ganz uninteressierte Partei behanptete, der Veda sei vollkommen wertlos, kein noch so gelehrter Mensch in Indien könne ihn lesen, und er sei ohne jeden Nutzen sowohl für Missionäre als für jeden anderen, der die Herzen der Einheimischen zu erforschen oder zu beeinflussen wünsche. Man sagte, wir müssten das spätere Sanskrit studieren, die Gesetze des Mann, die epischen Gedichte, und ganz besonders die Purânas. Der Veda sei recht gut für dentsche Gelehrte, aber nieht für Engländer.

Solche unwissende Behauptungen hatten selbst vor dreißig Jahren keine Entschuldigung, deun in eben denselben Büchern, in den Gesetzen des Mann, im Mahâbhârata und den Purânas, wird der Veda überall für die höchste Antorität in allen religiösen Angelegenheiten erklärt! "Ein Brahmane", sagt Mann, "der nicht gelehrt ist in der heiligen Schrift, wird in einem Augenblick vernichtet, wie trockenes Gras am Feuer." "Ein zwiegeborner Mann (d. i. ein Brâhmana, ein Kshatriya und ein Vaisya), der nicht den Veda studiert hat, sinkt schnell, selbst wenn er am Leben bleibt, zu der Stellung eines Sûdra herab, und seine Nachkommen nach ihm."

Wie weit die Willkür einer unwissenden Behauptung getrieben werden kann, zeigt sich darin, dass dieselben Autoritäten, welche die Wichtigkeit des Veda für ein historisches Studium des indischen Geistes in Abrede stellten, kühne Anklagen gegen jene listigen Priester, die Brahmanen, schleuderten, als hätten sie ihre heilige Litteratur einem jeden, der nicht zu ihrer eigenen Kaste gehörte, vorenthalten wollen. Nun sind aber die Brahmanen so fern von jener Vorenthaltung gewesen, dass sie sich vielmehr immer bemüht und oft vergeblich bemüht haben, das Studium ihrer heiligen Litteratur einer jeden Kaste, die Südras ausgenommen, zur Pflicht zu machen, und die eben aus Manu angeführten Stellen zeigen, was für Strafen gedroht

wurden, wenn Kinder der zweiten und dritten Kaste, die Kshatriyas und Vaisyas, nicht in der heiligen Litteratur der Brahmanen unterwiesen wurden.

Jetzt haben die Brahmanen selbst gesprochen, und die Aufnahme, welche sie meiner Ausgabe des Rigveda<sup>2</sup> und ihrem einheimischen Kommentar haben zu teil werden lassen, der Eifer, mit dem sie selbst das Studium der vedischen Litteratur aufgenommen haben, und der Ernst, mit dem die versehiedenen Sekten noch immer die Frage erörtern, welcher Gebrauch eigentlich von ihren alten religiösen Schriften gemacht werden sollte, zeigen hinlänglich, dass ein Sanskrit-Gelehrter, welcher mit dem Veda unbekannt wäre, oder wie ich lieber sagen möchte, unbekannt zu bleiben entschlossen wäre, nicht viel besser sein würde, als ein Hebraist, der das Alte Testament nicht verstände.

Ich gehe jetzt daran, Ihnen einige charakteristische Proben der Religion und der Poesie des Veda vorzuführen. Es können ihrer nur wenige werden, und da es nichts wie ein System oder eine Einheit des Planes in jener Sammlung von 1017 Hymnen giebt, die wir die Samhitâ des Rigveda nennen, so kann ich Ihnen nicht versprechen, dass Sie ein vollständiges, übersichtliches Bild von jener geistigen Welt empfangen werden, in welcher nusere vedischen Vorfahren ihr Leben auf Erden zubrachten.

Ich könnte nicht einmal die Frage beantworten — wenn Sie mir dieselbe vorlegen wollten — ob die Religion des Veda polytheistisch oder monotheistisch war. Monotheistisch, im gewöhnlichen Sinne des Wortes, ist sie entschieden nicht, obgleich es Hymnen gicht, welche die Einheit des Göttlichen so zuversichtlich behaupten, wie nur irgend eine Stelle des Alten oder des Nenen Testaments, oder des Koran. So sagt ein Dichter (RV. I, 161, 46): »Das was Eins ist, benennen die Weisen auf verschiedene Art; sie sagen Agni, Yama, Mâtarisvan.«

Ein anderer Dichter sagt: »Die weisen Sänger stellen mit ihren Worten auf vielfache Art Ihn dar, welcher der Eine ist, den Schöngeflügelten  $^3.4$ 

Und wiederum hören wir von einem Wesen, welches Hiranyagarbha, der goldene Keim, genannt wird — der Ursprung dieses Namens ist dunkel —, von dem der Diehter sagt 1: » Am Anfang entstand Hiranyagarbha; er war der eingeborne Herr der Welt. Er gründete die Erde und diesen Himmel. Wer ist der Gott, dem wir unser Opfer darbringen sollen? « Jener Hiranyagarbha, sagt der Diehter, »ist allein Gott über alle Götter « yah deveshn adhi devah ekah âsit), eine Anfstellung der Einheit des Göttlichen, welche an Nachdruek kaum von einer Stelle des Alten Testaments übertroffen werden kaun.

Aber neben solehen Stellen, deren Zahl gering ist, stehen tansende, in welchen wer weiß wie viele göttliche Wesen gepriesen und angebetet werden. Ja ihre Zahl wird sogar manchmal als »drei mal elf« oder dreiunddreißig 5 angegeben, und ein Dichter weist elf Götter dem Himmel, elf der Erde und elf dem Wasser 6 zu, womit hier das Wasser der Atmosphäre und der Wolken gemeint ist. Diese dreiunddreißig Götter haben sogar Franen, die ihnen zugesehrieben werden 7, obgleich es erst wenige von diesen zu der Ehre eines Namens gebraeht haben ...

Mit diesen dreiunddreißig ist jedoch die Zahl der vedischen Götter keineswegs abgeschlossen; denn solche wichtige Gottheiten wie Agni, das Fener, Soma, der Regen, die Maruts oder Sturmgötter, die Asvins, die Götter des Morgens und des Abends, die Morgenröte, die Sonne, werden besonders erwähnt, und es fehlt nicht an Stellen, wo der Diehter sieh zu Übertreibungen fortreißen lässt, bis er ansruft, die Zahl seiner Götter betrage nicht nur dreiunddreißig, sondern dreitausend dreihandert und neununddreißig 9.

Wenn es also einen Namen für die Religion des Veda geben soll, so würde Polytheismus auf den ersten Blick am angemessensten seheinen. Allein das Wort Polytheismus hat bei uns einen Sinn angenommen, der seine Anwendung auf die vedische Religion sehlechterdings unmöglich macht.

Da unsere Vorstellungen des Polytheismus hauptsächlich von Grieehenland und Rom abgeleitet sind, verstehen wir darunter ein mehr oder weniger organisiertes System von Göttern, die an Rang und Macht verschieden und alle einem höchsten Gott, einem Zeus oder Jupiter, untergeordnet sind. Der vedisehe Polytheismus unterscheidet sich von dem griechischen und römischen Polytheismus, und, möchte ich hinzufügen, auch von dem Polytheismus der uralisch-altaischen, der polynesischen, der amerikanischen und der meisten afrikanischen Rassen in derselben Weise, wie sich ein Bund von Dorfgemeinden von einer Monarchie unterscheidet. Es giebt Spuren eines früheren Stadiums des Dorfgemeinde-Lebens, welche sieh in den späteren republikanischen und monarchischen Verfassungen nachweisen lassen, und ebenso kann nichts klarer sein, besonders in Griechenland, als dass vor der Monarchie des Zeus etwas vorhanden war, was man die Septarchie von einigen der größten Götter Grieehenlands nennen könnte. Dieselbe Bemerkung lässt sich auch auf die germanischen Völker anwenden 10. Im Veda jedoch stehen die Götter, die von jedem Stamme als die höchsten angebetet werden, noch neben einander. Keiner ist immer der erste; keiner ist immer der letzte. Selbst Götter von einem entschieden geringeren und engeren Charakter nehmen für den frommen Dichter einen erhabenen Platz vor allen anderen Göttern ein 11. Es war demnach zum Zwecke einer genauen Erörterung notwendig, einen Namen zu haben, um im Gegensatze zum Polytheismus diese Anbetung einzelner Götter zu bezeichnen, von denen jeder gelegentlich die höchste Stellung einnimmt, und ich habe dafür den Namen Kathenotheismus vorgeschlagen, d. h. Anbetung eines Gottes nach dem anderen, oder Henotheismus, Aubetung einzelner Götter. Dieser kürzere Name hat allgemeineren Beifall gefunden, da er bestimmter den Gegensatz zwischen der Anbetung eines einzigen Gottes (Monotheismus) und der Anbetung einzelner Götter (Henotheismus) zum Ausdruck bringt, und wenn er nur richtig definiert wird, wird er seinem Zwecke recht gut entspreehen. Indessen können wir bei Untersuchungen dieser Art gegen technische Ausdrücke nicht genug auf der Hut sein. Ich weiß, sie sind unvermeidlich; aber sie führen fast immer irre. Es giebt z. B. einen Hymnus, der an den Indus nnd die Flüsse, die sich in ihn ergießen, geriehtet ist, und von dem ich Ihnen eine Übersetzung vorzulesen gedeuke, weil er sehr genau den geographischen Schauplatz bestimmt, auf welchem die Dichter des Veda ihr Leben zubrachten. Nun nennen die einheimischen Gelehrten diese Flüsse devatâs oder Gottheiten, und die europäischen Übersetzer sprechen von ihnen ebenfalls als Göttern und Göttinnen. Aber in der Sprache, welche der Dichter in Bezug anf den Indus und die anderen Flüsse gebraucht, liegt nichts, was die Behauptung rechtfertigen würde, er hätte diese Flüsse als Götter und Göttinnen angesehen, es sei denn, dass wir unter Göttern und Göttinnen en etwas von dem gauz Verschiedenes verstehen, was die Griechen Flussgötter und Flussgöttinnen, Nymphen, Najaden oder selbst Musen nannten.

Und was von diesen Flüssen gilt, gilt mehr oder weniger von allen Gegenständen der vedisehen Verehrung. Sie schwanken alle noch zwischen dem, was von den Sinnen wahrgenommen, von der Phantasie gesehaffen und von dem Verstande vorausgesetzt wird: sie sind Dinge, Personen, Ursachen, je nach der wechselnden Stimmung des Dichters, und wenn wir sie Götter oder Göttinnen nennen, mässen wir uns immer an die Bemerkung eines alten einheimischen Theologen erinnern, der uns belehrt, dass er unter devat a oder Gottheit nichts anderes als das Objekt der Verehrung in einem Hymnus versteht, während Rishi oder Scher nichts anderes bedeutet als das Subjekt oder der Urheber eines Hymnus.

Es ist sehwierig, die sogenannten Götter, welche im Veda angebetet werden, uach irgend einem System zu behandeln, aus dem einfachen Grunde, dass die Vorstellungen von diesen Göttern und die an dieselben gerichteten Hymnen ganz von selbst und ohne einen vorhergefassten Plan entstanden. Für unseren Zweck ist es vielleicht am besten, einem alten brahmanischen Schriftsteller zu folgen, der um 400 v. Chr. gelebt haben soll. Er erzählt uns von Vedagelehrten vor seiner Zeit, welche nur drei Gottheiten annahmen, nämlich Agni oder das Feuer, dessen Sitz auf der Erde ist; Vâyu oder Indra, den Wind und den Gott des Gewitters, dessen Sitz in der Luft ist; und Sûrya,

den Sounengott, dessen Sitz im Himmel ist. Diese Gottheiten, behaupteten sie, empfingen wegen ihrer Größe an verschiedenen Stellen mannigfaltige Benennungen, gerade wie ein Priester je nach seinen Verrichtungen bei den verschiedenen Opfern verschiedene Namen erhält.

Dies ist eine Ansicht von den vedischen Göttern, und obgleich sie zu enge ist, lässt sich nicht leugnen, dass sie manches Wahre enthält. Eine sehr zweckmäßige Einteilung der Götter könnte man machen, und sie ist von Yâska gemacht worden, in Erden-, Luft- und Himmelsgötter, und wenn der alte indische Theologe nicht mehr meinte, als dass alle Offenbarungen der göttlichen Macht in der Natur auf drei Centralstellen, eine in der Luft, eine auf der Erde und eine im Himmel, zurückgeführt werden können, so verdient er großes Lob für seinen Scharfsinn.

Aber er fühlte augenscheinlich selbst, dass diese Verallgemeinerung nicht auf alle Götter anwendbar war, und er fährt fort: » Oder vielleicht sind alle diese Götter verschiedene Wesen; denn die an sie gerichteten Anrufungen sind verschieden, und ihre Benennungen auch.« Das ist ganz richtig. Es ist gerade der Zweck der meisten dieser göttlichen Namen, den Mächten der Natur eine bestimmte Individualität zu verleihen; und wenn auch der Philosoph oder der begeisterte Dichter merken mochte, dass diese zahlreichen Namen nur Namen waren, während das, was benannt wurde, eins und nur eins war, so war dies doch sicherlich nicht die Anschauung der meisten vedischen Rishis selbst, geschweige denn des Volkes, welches auf den Märkten und Festen ihren Gesängen lauschte. Es ist der eigentümliche Charakter jener Phase des religiösen Denkens, welche wir im Veda zu studieren haben, dass in ihr das Göttliche als mannigfaltig anfgefasst und dargestellt wird, und dass viele Thätigkeiten von versehiedenen Göttern gemeinsam verrichtet werden, da noch kein Versuch gemacht worden ist, die ganze Körperschaft der Götter zu organisieren, dadurch dass man den einen vom anderen seharf trennt und sie alle verschiedenen oder am Ende einem Oberhaupte unterordnet.

Indem wir uns nun diese Einteilung der vedischen Götter in Erd-, Luft- und Himmelsgötter, wie sie von einigen der frühesten indischen Theologen vorgeschlagen ist, zu nutze machen, hätten wir mit denjenigen Göttern anzufangen, welche mit der Erde in Zusammenhaug stehen.

Bevor wir dieselben jedoch durchnehmen, haben wir zuerst einen der ältesten Gegenstände der Verehrung und Anbetung zu betrachten, nämlich Erde und Himmel, oder Himmel und Erde, aufgefasst als ein göttliches Paar. Nicht bloß in Indien, sondern bei vielen alten Völkern, wilden, wie halbwilden oder civilisierten, finden wir Himmel und Erde als einen der ersten Gegenstände, über den die alten Dichter nachdenken, den sie personifizieren und beleben, und den die alten Philosophen mehr oder weniger deutlich auffassen. Es ist auffallend, dass dies so ist; denn die Vorstellung von der Erde als einem unabhängigen Wesen, und von dem Himmel als einem unabhängigen Wesen, und dann von beiden zusammen als einem göttlichen Paare, welches das ganze Weltall umfasst, erfordert eine beträchtliche Kraft der Abstraktion, weit mehr als die Vorstellung von anderen göttlichen Mächten, wie Feuer, Regen, Blitz oder Sonne.

Aber es ist einmal so, und da es uns helfen kann, die Vorstellung von Himmel und Erde, wie wir sie im Veda finden, zu verstellen, und uns zu gleicher Zeit den starken Gegensatz zeigen kann, welcher zwischen der Mythologie der Indogermanen und der von wirklichen Wilden besteht — ein Gegensatz von großer Wichtigkeit, obschon, wie ich zugeben muss, sehr schwer zu erklären — werde ich Ihnen einige Auszüge aus einem Buche von einem meiner Freunde, dem Reverend William Wyatt Gill vorlesen, der seit langen Jahren ein rühriger und sehr erfolgreicher Missionär in Mangaia ist, einer von den polynesischen Inseln, welche einen Gürtel bilden, der sich um den vierten Teil unserer Erdkugel erstreckt 12. und alle dieselbe Sprache, dieselbe Religion, dieselbe Mythologie und dieselben Sitten und Gebräuche teilen. Das Bueh ist betitelt »Myths and Songs from the South Pacific «13, und ist voll von

Interesse für den Forscher auf dem Gebiete der Mythologie und Religion.

Die Geschichte, wie sie ihm von den Eingebornen von Mangaia erzählt wurde, lautet folgendermaßen 11:

» Der Himmel ist aus festem blauem Stein gebaut. Zu einer Zeit berührte er beinahe die Erde, indem er auf den starken, breiten Blättern des Teve ruhte (welcher die Höhe von ungefähr seehs Fuß erreicht, und auf der zarten einheimischen Pfeilwurzel (deren dünner Stamm selten über drei Fuß hoch wird) ... In diesem engen Zwischenraum zwischen Himmel und Erde waren die Bewohner dieser Welt eingeschlossen. Ru, dessen gewöhnlicher Wohnsitz in Avaiki oder bei den Schatten war, kam für eine Zeit in diese unsere Welt. Ihn dauerte die erbärmliche enge Wohnung der Weltbewohner, und er bemülte sich, den Himmel ein wenig aufzuheben. Zu diesem Zwecke schnitt er eine Anzahl starker Pfähle von verschiedenen Arten von Bäumen ab, und steekte sie fest in den Boden zu Rangimotia, dem Mittelpunkte der Insel und für ihn auch der Welt. Dies war eine große Verbesserung, da die Sterbliehen dadurch in den Stand gesetzt wurden, ohne Unbequemlichkeit aufrecht zu stehen und herumzugehen. Darum wurde Ru »der Himmelsträger « genannt. Deshalb singt Teka (1794):

> »Zwänge den Himmel auf, o Ru, Und lass den Raum frei sein!«

Eines Tages, als der Greis sein Werk betrachtete, fragte ihn sein böser Sohn Mâui verächtlich, was er da thue. Ru erwiederte: »Wer hat Jünglingen geboten zu reden? Nimm dich in Acht, oder ich will dieh deines Daseins berauben.«

»Thue es «, sagte Mâni.

Ru hielt Wort, und sofort ergriff er Mâui, der klein von Statur war, und warf ihn hoeh in die Höhe. Beim Fallen nahm Mâui die Gestalt eines Vogels an, und berührte leieht den Grund, vollkommen unverletzt. Rache dürstend nahm Mâui nun wieder in einem Augenbliek seine natürliche Gestalt an, aber übertrieben zu riesigen Verhältnissen, und lief zu seinem Vater, indem er sagte:

»Ru, der du die vielen Himmel trägst, Steige zum dritten, ja zum höchsten, auf.«

Und indem er seinen Kopf zwischen die Beine des Greises zwängte, nahm er seine ganze wunderbare Kraft zusammen, und schleuderte den armen Ru, den Himmel und alles, zu einer schrecklichen Höhe hinauf. - so hoch fürwahr, dass der blane Himmel nicht mehr zurück kommen konnte. Zum Unglück jedoch für Ru, den Himmelsträger, verwickelte sieh sein Kopf und seine Schultern zwischen den Sternen. Er rang gewaltig, aber umsonst, sich loszumachen. Mâui ging davon, vergnügt, dass er den Himmel zu seiner jetzigen Höhe emporgehoben hatte: aber seines Vaters Leib und beide Beine ließ er unrühmlich aufgehangen zwisehen Himmel und Erde zurück. So kam Rn um. Sein Körper verweste, und seine Knoehen kamen von Zeit zu Zeit herabgepoltert und zersehellten auf der Erde in unzählige Stücke. Diese zerschellten Gebeine Ru's sind zerstreut über jeden Hügel und jedes Thal von Mangaia, bis hin zu dem Rande des Meeres.«

Was die Eingebornen » die Gebeine Ru's « nenuen | te ivi o Ru', sind Stücke Bimsstein.

Lassen Sie uns jetzt zunächst betrachten, ob diese Gesehichte, welche mit geringen Variationen auf sämtlichen polynesischen Inseln 15 erzählt wird, reiner Unsinn ist, oder ob ursprünglich einiger Sinn darin war. Nach meiner Überzeugung ist der Unsinn niberall das Kind des Sinns; nur dass leider viele Kinder, wie jener Jüngling Mâui, sich für verständiger halten als ihre Väter, und dass es ihnen gelegentlich auch gelingt, dieselben ihres Daseins zu berauben.

Es ist eine Eigentümlichkeit vieler alten Mythen, dass sie Ereignisse, die jeden Tag eintreten, so darstellen, als wären sie einmal zu einer bestimmten Zeit vorgefallen 16. Der tägliche Kampf zwischen Tag und Nacht, der jährliche Kampf zwischen Winter und Frühling, werden beinahe wie historische Ereignisse dargestellt, und einige Episoden und Farbentöne, welche ursprünglich zu diesen stetigen Kämpfen in der Natur gehören, sind sieher auf Kämpfe übertragen und mit Kämpfen vermischt

worden, die zu einer bestimmten Zeit stattfanden, wie z. B. die Belagerung von Troja. Wo die historisehen Erinnerungen versagten, waren legendenhafte Erzählungen von den alten Kämpfen zwisehen Nacht und Morgen, Winter und Frühling, immer zur Hand; und wie wir in neueren Zeiten fortwährend »gute Geschichten«, die wir von Kindheit auf kennen, wieder und wieder von irgend einem Mensehen erzählen hören, auf den sie zu passen scheinen, so wurde in alten Zeiten diese oder jene That der Tapferkeit, des Mutes oder der Bosheit, die anfänglich von der Sonne, »dem östlichen Besieger nächtgen Dunkels«, erzählt worden war, leicht und in glaubwürdiger Weise auf diesen oder jenen lokalen Helden übertragen, der ein zweiter Jupiter oder Mars oder Herkules zu sein seheinen konnte.

Ich hege deshalb kann einen Zweifel daran, dass wie z. B. die Erzählungen von einer Sintflut, die wir fast überall vorfinden, ursprünglich Erinnerungen an die jährlichen Sturzbäche von Regen und Schnee sind, welche die kleine Welt innerhalb des Gesiehtskreises der alten Dorfbarden übersehwemmten, so auch dies Auseinanderreißen von Himmel und Erde ursprünglich nichts anderes war als eine Beschreibung von dem, was man jeden Morgen sehen konnte. Während einer finsteren Nacht sehien der Himmel die Erde zu bedeeken; beide sehienen eins zu sein und konnten nicht von einander untersehieden werden. Dann kam die Morgenröte, welehe mit ihren hellen Strahlen die Deeke der finsteren Nacht bis zu einem bestimmten Punkt in die Höhe hob, bis zuletzt Mâni ersehien, klein an Gestalt, ein bloßes Kind, d. i. die Morgensonne - plötzlieh gewissermaßen in die Höhe gesehlendert, wenn ihre ersten Strahlen hinter dem Horizont heraufsehießen, sodann zur Erde zurückfallend gleich einem Vogel, und in riesiger Gestalt am Himmel sieh erhebend. Die Morgenröte war nnn verdrängt, und der Himmel trat hervor, hoeh über die Erde erhoben; und Mâui, die Sonne, wandelte dahin, vergnügt, den Himmel zu seiner jetzigen Höhe emporgehoben zu haben.

Warum der Bimsstein » die Gebeine Rn's« genannt wird, können wir nieht sagen, ohne ein gutes Teil mehr von der Sprache von Mangaia zu wissen, als dies bis jetzt der Fall ist. Wahrscheinlich ist es eine Bezeichnung für sich, die erst später mit der Geschichte von Ru und Mâui verknüpft wurde.

Jetzt muss ich wenigstens einige Auszüge aus einer Maori-Legende anführen, wie sie von Richter Manning niedergeschrieben ist <sup>17</sup>:

» Dies ist die Schöpfungsgeschichte der Neu-Seeländer:

Die Himmel, welche über nns sind, und die Erde, welche unter uns liegt, sind die Erzeuger aller Menschen, und der Ursprung aller Dinge.

Früher lag der Himmel auf der Erde, und alles war Finsternis...

Und die Kinder von Himmel und Erde suchten den Unterschied aufzufinden zwischen Licht und Finsternis, zwischen Tag und Nacht . . .

So berieten sieh die Söhne von Rangi (Himmel) und Papa (Erde) unter einander und sagten: Lasset uns ein Mittel suchen, Himmel und Erde zu vernichten, oder sie von einander zu treunen.

Darauf sagte Tumatauenga (der Kriegsgott): »Lasset uns sie beide vernichten.«

Daranf sagte Tane-Mahnta (der Waldgott: » Nicht so, lasst sie getrennt sein. Lasst eins von ihnen aufwärts steigen und ein Fremdling für uns werden; lasst das andere unter uns bleiben und eine Mutter für nns sein.«

Dann versnehten vier von den Göttern, Himmel und Erde zu trennen, aber es gelang ihnen nicht, während es dem fünften. Tane, gelang.

Nachdem Himmel und Erde getrennt waren, erhoben sich große Stürme, oder, wie es der Dichter ausdrückt, einer ihrer Söhne, Tawhiri-Matea, der Gott der Winde, versuchte die Schmach zu rächen, welche von seinen Brüdern an den Eltern begangen war. Dann folgen hässliche trübe Tage, und triefende kalte Wolken, und trockene, sengende Winde. Alle Götter kämpfen, bis zuletzt Tu allein übrig bleibt, der Gott des Krieges, welcher alle seine Brüder verschlungen hat, ausgenommen den

Sturm. Neue Kämpfe folgen, in welchen der größere Teil der Erde von den Wassern überdeckt wurde, und nur ein kleines Stück trocken blieb. Hierauf nahm das Licht beständig zu, und wie das Licht zunahm, so vermehrten sich auch die Menschen, welche zwischen Himmel und Erde versteckt gewesen waren ... Und so reihte sich Geschlecht an Geschlecht bis hinab auf die Zeit des Mâui-Potiki, der den Tod in die Welt brachte.

Jetzt in diesen späteren Tagen bleibt der Himmel weit getrennt von seinem Weibe, der Erde; aber die Liebe des Weibes steigt in Scufzern empor zu ihrem Gatten. Dies sind die Nebel, die sich von den Bergspitzen erheben, und die Thränen des Himmels fallen herab auf sein Weib; siehe die Tautropfen.«

So weit die Schöpfungsgeschiehte der Maori.

Wir wollen jetzt zum Veda zurückkehren und diese rohen und etwas grotesken Legenden mit der Sprache der alten arischen Dichter vergleichen. In den Hymnen des Rigveda wird verschiedene Male auf das Trennen und Auseinanderhalten von Himmel und Erde angespielt, und hier ebenfalls wird es als das Werk der tapfersten Götter hingestellt. I, 67, 3 ist es Agni, der Feuergott, der die Erde festhält und den Himmel trägt; X, 89, 4 ist es Indra, der beide getrennt hält; IX, 101, 15 wird Soma für dieselbe That gepriesen, und III, 31, 12 teilen andere Götter dieselbe Ehre 18.

Im Aitareya Brâhmana 19 lesen wir: » Diese beiden Welten (Himmel und Erde) waren einst mit einander verbanden. Sie gingen auseinander. Damals regnete es nicht, noch schien die Sonne. Und die fünf Stämme lebten nicht in Eintracht mit einander. Die Götter brachten sodann die beiden Himmel und Erde zusammen, und als zie zusammen kamen, hielten sie eine Götterhochzeit.«

Hier haben wir in einer kürzeren Form dieselben Grundiden; erstens dass Himmel und Erde früher zusammen waren, dass sie später getrennt wurden, dass als sie so getrennt wurden, Krieg in der Natur war und weder Regen noch Sonnensehein, dass zuletzt Himmel und Erde vereinigt wurden und eine große Hochzeit stattfand.

Nnn brauche ich diejenigen, welche mit der gricchischen und römischen Litteratur vertrant sind, kanm daran zu erinnern, wie bekannt diese und ähnliche Vorstellungen von einer Heirat zwischen Himmel und Erde in Griechenland und Italien waren. Sie scheinen sich im besonderen auf die jährliche Wiedervereinigung zwischen Himmel und Erde, welche im Frühling stattfindet, und auf ihre vorhergegangene Entfremdung im Winter zu beziehen. Aber die erste kosmologische Trennung der beiden weist immer auf den Mangel an Licht und die Unmöglichkeit einer Unterscheidung während der Nacht, sowie auf das allmähliche Emporheben des blauen Himmels durch den Aufgang der Sonne hin 20.

In den homerisehen Hymnen 21 wird die Erde angeredet als »Mntter der Götter, das Weib des gestirnten Himmels 22 «. und der llimmel oder Äther wird oft der Vater genannt. Anch ihre Hochzeit wird beschrieben, z. B. von Euripides, wenn er sagt:

»Die mächtige Erde und Zens' Äther:
Er ist der Erzenger von Menschen und Göttern.
Sie aber, empfangend die feuchten Regentropfen Gebiert die Sterblichen,
Gebiert die Nahrung und die Geschlechter der Tiere.
Darum heißet sie nicht mit Unrecht Die Mntter aller Dinge <sup>23</sup>.«

Und — was noch merkwürdiger ist — wir haben ein Zengnis dafür, dass Enripides diese Lehre von seinem Lehrer, dem Philosophen Anaxagoras, empfangen hatte. Denn Dionysius von Halicarnassus 24 erzählt uns, dass Euripides die Vorlesungen des Anaxagoras besuchte. Nun war es die Theorie jenes Philosophen, dass ursprünglich alle Dinge in allen Dingen enthalten waren, dass sie aber später getrennt wurden. Euripides verkehrte in seinem späteren Leben mit Sokrates und wurde in Bezug auf jene Theorie unsieher. Er erörtert demnach die alte Lehre durch den Mund einer anderen Person, nämlich der Melanippe, welche sagt:

» Diese Sage (Mythe) ist nicht die meinige, sondern kam von meiner Mntter: dass früher Himmel und Erde nur eine Gestalt waren; aber als sie von einander getrennt wurden, gebaren sie und brachten ans Lieht alle Dinge, Bänme, Vögel, Tiere und die Fische, welche die See ernährt, und das Geschlecht der Sterblichen.«

So haben wir dieselbe Idee einer ursprünglichen Vereinigung, einer Trennung und einer darauf folgenden Wiedervereinigung von Himmel und Erde in Griechenland, in Indien und auf den polynesischen Inseln angetroffen.

Sehen wir jetzt, wie die Dichter des Veda diese zwei Wesen, Himmel und Erde, anreden.

Sie werden meist im Dual angeredet, als zwei Wesen, die nur eine Vorstellung bilden. Wir tressen jedoch auch Verse an, welche an die Erde allein gerichtet sind, und welche von ihr sprechen als der »gütigen, dornenlosen, auf der gut wohnen ist 25«, während sich in einigen von den Hymnen deutliche Spuren finden, dass Dyaus, der Himmel, zu einer Zeit die höchste Gottheit war 26. Wenn sie zusammen angerusen werden, heißen sie Dyâvâprthivyau, von dyn, der Himmel, und prthivî, die breite (Erde).

Prüfen wir ihre Beiwörter, so finden wir, dass viele derselben sich einfach auf den natürlichen Anblick des Himmels und der Erde beziehen. Sie heißen uru weit, uruvyakas weit ansgedehnt, düreante mit weit auseinander liegenden Grenzen, gabhîra tief, ghrtavat Fett gebend, madhndugha Honig oder Tau gebend, payasvat reich an Milch, bhüriretas voll von Samen.

Eine andere Klasse von Beiwörtern bezeichnet sie bereits als begabt mit gewissen menschlichen und übermensehlichen Eigenschaften, z. B. asaskat nicht müde werdend, agara nicht verfallend, welches uns nahe an »nusterblich« heranbringt, adruh nicht sehädigend oder nicht täuschend, praketas vorsorglich, und ferner pitâmâtâ Vater und Mutter, devaputra Götter zu Söhnen habend, rtavrdh und rtavat Beschützer des rta, dessen was recht ist, die Hüter der ewigen Gesetze.

Hier sehen Sie das, was im Veda so interessant ist, das allmähliche Fortschreiten vom Körperlichen zum Geistigen, vom Sinnlichen zum Übersinnlichen, vom Menschlichen zum Übermenschliehen und Göttliehen. Himmel und Erde wurden gesehen, und nach unseren Begriffen durften sie einfach als siehtbare und endliche Wesen klassifiziert werden. Aber die alten Dichter waren aufrichtiger gegen sieh. Sie konnten Himmel und Erde sehen, aber sie sahen sie nie in ihrer Ganzheit. Sie fühlten, dass etwas jenseit der rein endlichen Anschanung dieser Wesen da war, und deshalb daehten sie an dieselben nicht wie an einen Stein oder einen Baum oder einen Hund, sondern als etwas Unendliches, nicht ganz Siehtbares oder Erkennbares, doch als etwas für sie Wiehtiges, als etwas Mächtiges, das stark war zu segnen, aber auch stark zu schaden. Was es nur gab zwischen Himmel und Erde, sehien diesen beiden zu gehören, es schien ihr Eigentum, ihr Reich, ihre Herrschaft. Sie hielten und umfassten alles, sie sehienen alles erzeugt zu haben. Die Devas oder die liehten Wesen, die Sonne, die Morgenröte, das Feuer, der Wind, der Regen, gehörten ihnen und hießen deshalb die Nachkommen von Himmel und Erde. So wurden Himmel und Erde zu Vater und Mutter des Weltalls

Nun fragen wir sofort: Waren denn diese Himmel und Erde Götter? Aber Götter in welchem Sinne? In unserem Sinne von Gott? In unserem Sinne ist Gott einer Mehrzahl durchaus unfähig. Dann etwa im griechischen Sinne des Wortes? Sicherlich nicht, denn was die Griechen Götter nannten. war das Resultat einer geistigen Entwickelung, die vom Veda oder von Indien ganz und gar unabhängig ist. Wir dürfen niemals vergessen, dass das, was wir in den alten Mythologien Götter nennen, keine substantiellen, lebendigen, individuellen Wesen sind, von denen wir dies oder jenes aussagen können. Deva, was wir mit "Gotta übersetzen, ist nichts als ein Adjektiv, welches eine Eigenschaft ausdrückt, die von Himmel und Erde, von der Sonne und den Sternen und der Morgenröte und dem Meere geteilt wird, nämlich den Glanz, und die Vorstellung

von Gott enthält zu jener frühen Zeit weder mehr noch weniger als das, was alle jene glänzenden oder lichten Wesen mit einander gemein haben; d. h. die Vorstellung von Gott ist keine fertige Vorstellung, welche in ihrer abstrakten Reinheit auf Himmel und Erde und andere Wesen solcher Art angewendet werden konnte, sondern es ist eine Vorstellung, die aus der Auffassung von Himmel und Erde und den anderen lichten Wesen erwächst, und sich langsam von diesen ablöst, aber niemals mehr enthält, als das, was wenn auch unklar, in den Gegenständen enthalten war, auf die sie nach und nach angewandt wurde.

Auch darf man nicht annehmen, dass Himmel und Erde, nachdem sie einmal zu dem Rang nicht alternder und nusterblicher Wesen, der göttlichen Eltern und Hüter der Gesetze, erhoben waren, so nun auch für die Dauer in dem religiösen Bewusstsein des Volkes ihre Stelle hatten. Daran fehlte viel. Sobald die Vorstellungen von anderen thätigeren und entschiedener persönlichen Göttern herausgebildet waren, fragten die vedischen Rishis ohne Zögern: Wer hat nun Himmel und Erde gemacht? nicht gerade Himmel und Erde in dem Sinne, wie sie zuvor aufgefasst worden waren, sondern Himmel und Erde, wie sie täglich gesehen wurden als ein Teil dessen, was man die Natur oder das Weltall zu nennen begann.

So sagt ein Dichter 27:

» Der war fürwahr unter den Göttern der geschickteste Werkmeister, der die beiden glänzenden (Himmel und Erde) erzeugte, welche alle Dinge erfrenen; der die beiden lichten (Himmel und Erde) ausmaß durch seine Weisheit, und sie auf ewige Stützen setzte.«

Und wiederum 25:

»Der war ein guter Werkmeister, der Himmel und Erde hervorbrachte, der Weise, der durch seine Macht diese zwei (Himmel und Erde) zusammenbrachte, die weiten, tiefen, schöngestalteten, in dem grundlosen Raume.«

Sehr bald wurde dieses große Werk der Erschaffung Himmels und der Erde, gleich anderen Machtwerken dem mächtigsten der Götter, dem Indra, zugesehrieben. Zuerst lesen wir, dass Indra, ursprünglich nur eine Art von Jupiter Pluvius oder Regengott, Himmel und Erde ausbreitete wie eine Haut <sup>29</sup>, dass er sie in der Hand hielt <sup>30</sup>, dass er Himmel und Erde seinen Verehrern verleiht <sup>32</sup>. Aber sehr bald wird Indra als Schöpfer des Himmels und der Erde gepriesen <sup>33</sup>; und als sich der Diehter dann erinnert, dass Himmel und Erde anderswo als die Eltern der Götter und besonders als die Eltern Indra's gepriesen worden sind, zaudert er keinen Angenbliek zu sagen <sup>34</sup>: »Welche Diehter, die vor uns lebten, haben das Ende deiner ganzen Größe erreieht? Denn du hast fürwahr deinen Vater und deine Mutter zusammen <sup>35</sup> aus deinem eigenen Leibe erzeugt."

Dies ist ein starkes Ding, und ein Gott, der dies thun konnte, war nachher ohne Zweifel zu allem fähig. Dieselbe Vorstellung, nämlich dass Indra größer ist als Himmel und Erde, wird in einer weniger anstößigen Weise von einem anderen Diehter ansgedräckt, welcher sagt 36, dass Indra größer ist als Himmel und Erde, und dass beide zusammen nur einer Hälfte Indra's gleichkommen. Oder ein anderes Mal 37: » Der göttliche Dyaus beugte sieh vor Indra, vor Indra beugte sieh die große Erde mit ihren weiten Räumen.« »Bei der Geburt deines Glanzes zitterte Dyaus, die Erde zitterte aus Furcht vor deinem Zorn 38.«

So waren von einem Gesiehtspunkt Himmel und Erde die größten Götter, sie waren die Eltern aller Dinge und darum auch der Götter, des Indra wie der anderen.

Aber von einem anderen Gesiehtspunkt musste jeder Gott, der ein oder das andere Mal als der höchste betrachtet wurde, notwendigerweise Himmel und Erde gemacht haben, musste jedenfalls größer sein als Himmel und Erde, und so wurde das Kind größer als der Vater, ja es wurde zum Vater seines Vaters. Indra war nicht der einzige Gott, der Himmel und Erde erschuf. In einem Hymnus 39 wird diese Schöpfung dem Soma und dem Püshan zugeschrieben, keineswegs sehr hervorragenden Charakteren, in einem anderen 40 dem Hiranyagarbha (dem goldenen Keim); wieder in einem anderen einem Gotte, welcher

einfach Dhât $r^{41}$ , der Schöpfer, oder Visvakarman  $^{42}$ , der Macher aller Dinge, heißt. Andere Götter, wie Mitra und Savitr, Namen der Sonne, werden gepriesen als die Träger des Himmels und der Erde, und derselbe Dienst wird manehmal ebenfalls von dem alten Gotte Varuna  $^{43}$  geleistet.

Alles dies mag Ihnen eine Vorstellung von der vollkommenen Freiheit geben, mit der die sogenannten Götter oder Devas behandelt werden, und besonders von der Leichtigkeit und Natürlichkeit, mit der bald der eine, bald der andere als höchster aus dieser ehaotischen Theogonie hervorragt. Dies ist der eigentümliche Charakter der alten vedischen Religion, die so ganz und gar verschieden ist sowol von dem Polytheismus als auch von dem Monotheismus, wie wir ihn in der griechischen und jüdischen Religion ausgeprägt finden; und wenn der Veda uns nichts anderes gelehrt hätte als diese hen oth eist ische Phase, welche überall der höher organisierten Phase des Polytheismus voransgegangen sein muss, die wir in Griechenland, in Rom und anderswo erblieken, wäre das Studium des Veda nicht vergeblich gewesen.

Es mag vollkommen wahr sein, dass die Poesie des Veda in unserem Sinne des Worts weder schön noch besonders tief ist: aber sic ist lehrreich. Wenn wir jene zwei gigantischen Schatten Himmel und Erde im Hintergrunde der vedischen Religion wahrnehmen, wie sie ihren Einfluss noch eine zeitlang ausüben und dann vor dem Lichte jüngerer und thätigerer Götter versehwinden, so lernen wir daraus eine Lehre, welche es gut ist zu lerneu, und welche wir kaum anderswo lernen können — die Lehre, wie Götter entstehen und vergehen — wie das Jenseits oder das Unendliehe mit verschiedenen Namen benannt wurde, um es dem menschlichen Geiste uäher zu bringen, um es für eine Zeit verständlich zu machen, bis, nachdem Name auf Name sieh als untzlos erwiesen hatte, das Gefühl sieh geltend machte, dass ein nameuloser Gott am besten dem ruheloseu Schnen des meuschliehen Herzens entgegenkommt.

Ich will Ihnen jetzt den Hymuus übersetzen, von dem ich

vorhin bemerkte, dass er an die Flüsse geriehtet ist. Wenn die Flüsse überhaupt Gottheiten genannt werden sollen, so gehören sie zu der Klasse der irdisehen Gottheiten. Allein der Grund, warnm ieh diesen Hymnus answähle, liegt nieht so sehr darin, dass derselbe anf den theogonisehen Prozess neues Lieht wirft, als vielmehr in der Hülfe, welehe er uns leisten kann, um den versehwommenen Vorstellungen, die wir uns von den alten vedischen Diehtern und ihren Umgebungen machen, einige Wirklichkeit zu verleihen. Die angerufenen Flüsse sind, wie wir sehen werden, die wirkliehen Flüsse des Penjäb, und der Diehter zeigt einen viel weiteren geographisehen Horizont, als wir ihn von einem einfaehen Dorfbarden erwarten sollten 14.

- 1. »Eure gewaltige Größe, o Wasser, mag der Sänger verkünden hier auf dem Sitze des Vivasvat<sup>45</sup>. Zu sieben und sieben sind sie hervorgekommen in drei Länfen, aber die wandernden Ströme übertrifft die Sindhu der Indus an Kraft.
- 2. Dir grub Varuna die Pfade zu gehen, als du, o Sindhu, zum Wettlauf eiltest <sup>46</sup>. Du wandelst dahin auf dem steilen Rücken der Erde, wenn du die Spitze nimmst unter diesen rührigen (Strömen).
- 3. Zum Himmel dringt der Hall über die Erde empor, unendliche Kraft erregt sie mit Glanz <sup>47</sup>. Wie aus einer Wolke donnern hervor die Schauer, wenn Sindhu kommt, brüllend wie ein Stier.
- 4. Zu dir, o Sindhu, eilen sie die anderen Flüssel, wie brüllende Mutterkühe zu ihren Jungen eilen mit ihrer Mileh 45. Wie ein streitbarer König führst du beide Heeresflügel, wenn du voran eilst unter diesen hinabschießenden [Flüssen].
- 5. Empfanget, o Gangâ [Ganges], Yamunâ (Jumnah), Sarasvatî (Sursûti], Sutudrî (Sudlej), Parushnî (Irâvatî, Ravi] meinen Preis 49. Mit der Asiknî (Akesines lausehe, o Marudvrdhâ 50, und mit der Vitastâ (Hydaspes, Behat]; o Ârgîkîyâ 51, lausehe mit der Sushomâ 52.
- 6. Zuerst gehst du vereinigt mit der Trshtâmâ auf deiner Reise, mit der Susartu, der Rasâ (Ramhâ, Araxes? 53), und der Svetî. o Sindhu, mit der Kubhâ (Kophen, Kabulfluss) zur

Gomatî (Gomal), mit der Mehatnu zur Krumu (Kurum) — mit der du zusammen vorwärts sehreitest.

- 7. Strahlend, hell, mit mächtigem Glanze trägt sie die Wasser über die Ebenen die unbesiegte Sindhu, die sehnellste der sehnellen, wie eine schöne State, ein herrlicher Anbliek.
- 8. Reich an Rossen, an Wagen, an Gewändern, an Gold, an Beute<sup>54</sup>, an Wolle<sup>55</sup> und an Stroh<sup>56</sup> ist die sehöne junge Sindhu, ihr Kleid sind die süßen Blumen<sup>57</sup>.
- 9. Den leichten Wagen hat Sindhu beschirrt mit Rossen; möge sie mit ihm Preise für uns gewinnen im Wettlauf. Die Größe ihres Wagens wird gepriesen als wahrhaft groß, des unwiderstehliehen, selbstherrliehen, vollkräftigen <sup>58</sup>.«

Dieser Hymnus klingt vielleicht nicht sehr poetisch in unserem Sinne des Worts; wenn Sie jedoch versuchen wollen, sich die Gedanken des Diehters, der ihn verfasste, zu vergegenwärtigen, werden Sie finden, dass er einige kühne und kräftige Vorstellungen enthält.

Nehmen Sie die heutigen Bauern, welche in ihren Dörfern an der Themse leben, und Sie werden zugeben, dass der ein ungewöhnlicher Menseh sein würde, der sich dazu aufsehwingen könnte, in der Themse eine Art von Feldherr zu sehen, welcher an der Spitze vieler englischer Flüsse reitet und sie zu einem Wettlauf oder zu einer Schlacht auführt. Und doch ist es leichter, in England zu reisen und einen beherrsehenden Überbliek über die Flusssysteme des Landes zu gewinnen, als es vor dreitausend Jahren war, über Indien zu reisen, selbst über den Teil von Indien, welchen der Diehter unseres Hymnus beherrseht. Er nimmt mit einem Blick drei große Flusssysteme auf, oder, wie er sie nennt, drei große Flussheere - die welche von Nordwesten in den Indus fließen, die welche sieh von Nordosten mit ihm vereinigen, und in der Ferne den Ganges und die Jumnah mit ihren Nebenflüssen. Man sehe auf die Karte, und man wird finden, wie fest diese drei Heere von einauder abgegrenzt sind; aber unser Diehter hatte keine Karte - er hatte weiter nichts als hohe Berge und seharfe Augen, um seinen trigonometrischen Überbliek zu bewerkstelligen. Einen Mann aber, der zum ersten Male diese drei marschierenden Flussheere sehen konnte, nenne ieh einen Dichter.

Das Nächste, was nns in diesem Hymnus - wenn wir ihn so nennen därfen - auffällt, ist die Thatsache, dass alle diese Flüsse, groß und klein, ihre besonderen Eigennamen haben. Dies zengt von einem bedeutenden Fortsehritt im eivilisierten Leben und von einem nicht geringen Grad von Zusammenhang oder Solidarität zwischen den Stämmen, welche von Nord-Indien Besitz genommen hatten. Die meisten Ansiedler nennen den Fluss, an dessen Ufern sie sich niederlassen, einfach » den Flussa. Natürlich giebt es viele Namen für Fluss. Er heißt manchmal der Renner<sup>59</sup>, der Befrnehter, der Brüller, oder, mit einer kleinen poetischen Metapher, der Pfeil, das Pferd, die Kuh, der Vater, die Mutter, der Wächter, das Kind der Berge. Viele Flüsse haben in den verschiedenen Teilen ihres Laufs mancherlei Namen, und erst als der Verkehr zwisehen versehiedenen Ansiedelungen sieh reger gestaltete und eine feste Bezeichnnug notwendig ersehien, wurden die Flüsse eines Landes wirklich getauft und registriert. Alles dies war in Indien durchgemacht worden, ehe unser Hymnus möglich wurde.

Sodann haben wir noch eine, meiner Meinung nach höchst auffallende Thatsache zu betrachten. Wir haben hier eine Anzahl von Namen indischer Flüsse, wie sie einem einzigen Diehter, mag sein um 1000 v. Chr., bekannt waren. Wir hören dann nichts weiter von Indien, bis wir zu den Zeiten Alexanders des Großen kommen, und wenn wir auf die Namen der Flüsse achten, wie sie uns von Alexanders Gefährten, diesen Fremdlingen in Indien, mittels einer fremden Sprache und eines fremden Alphabets, so gut es ging, überliefert sind, so erkennen wir ohne große Schwierigkeit beinahe alle jene alten vedisehen Namen wieder.

In dieser Hinsicht haben die Flussnamen in Indien einen großen Vorzug vor den Städtenamen. Was wir jetzt Dilli oder Delhi nennen, hieß in alten Zeiten Indraprastha, später Shahjahânâbâd. Oude ist Ayodhyâ, aber der alte Name Sâketa

ist vergessen. Die Stadt Påtaliputra, welche die Griechen als Palimbothra kannten, heißt jetzt Patna<sup>60</sup>.

Nun kann ich Sie versichern, dass diese Zähigkeit der vedischen Flussnamen für mich so auffallend war, dass ich oft zu mir selbst sagte: Das ist nicht möglich, hier muss etwas nicht richtig sein. Ich wundere mich nicht so schr darüber, dass die Namen des Indus und des Ganges dieselben sind. Der Indus war den Händlern, ob zu Land oder zu Meere, schon früh bekannt. Skylax scgelte vom Lande der Paktys, d. h. der Pushtus. wie die Afghanen sich noch nennen, bis hinab zur Mündung des Indus. Dies war unter Darius Hystaspes (521-486). Ja schon vor dieser Zeit waren Indien und die Inder nach ihren Namen bekannt, welcher von Sindhu, dem Namen ihres Grenzflusses, abgeleitet war. Die Nachbarstämme, welche iranische Sprachen redeten, sprachen alle, wie die Perser, das s als ein h<sup>61</sup> aus. So wurde Sindhu zu Hindu (Hidhu), und Hindhu zu Indu. So nannten die Griechen, welche zuerst durch die Perser von Indien hörten, den Fluss Indos, das Volk Indoi.

Sindhu bedeutete wahrscheinlich ursprünglich der Trenner. Halter, Beschützer, von sidh abhalten. Es war ein Masculinum. ehe es ein Femininum wurde. Kein sprechenderer Name hätte einem breiten Fluss verliehen werden können, welcher friedliche Ansiedler sowohl gegen die Einfälle feindlicher Stämme als auch gegen die Angriffe wilder Tiere verteidigte. Ein gemeinsamer Name für die alten Ansiedelungen der Arier in Indien war "die Sieben Ströme", "Sapta Sindhavah". Aber obgleich sindhu als Nomen appellativum für Fluss im Allgemeinen gebraucht wurde (cf. RV. VI, 19, 5, samudré ná síndhavah yádamânâh "wie Flüsse, die nach dem Meere verlangen"), blieb es die ganze Geschichte Indiens hindurch der Name des mächtigen Schutzstromes des Landes, des Indus.

An einigen Stellen des Rigveda hat man mit Recht darauf hingewiesen, dass sindhu besser durch »Meer« übersetzt werden könne, ein Bedeutungsweehsel, wenn er so genannt werden kann, der sich durch die geographischen Bedingungen des Landes vollständig erklärt. Es giebt Stellen, wo die Leute über den Indus schwimmen konnten, es giebt andere, wo kein Ange erkunden konnte, ob die unbegrenzte Ausdehnung des Wassers Fluss oder See genannt werden sollte. Die beiden gehen in einander über, wie jeder Seemann weiß, und natürlich geht die Bedentung von sindhu, Fluss, in die Bedeutung von sindhu. Meer, über.

Jedoch außer den zwei großen Flüssen, dem Indus und dem Ganges — im Sanskrit die Gangâ, wörtlich die Geh-geh — haben wir kleinere Flüsse, und viele von ihren Namen stimmen ebenfalls mit den uns von den Gefährten Alexanders erhaltenen Namen überein 62.

Die Yamunâ, die Jumnah, war dem Ptolemäus als Διά-μουνα<sup>63</sup>, dem Plinius als Jomanes, dem Arrian, in einer etwas verderbten Form, als Iobares <sup>64</sup>, bekannt.

Die Sutudrî, oder, wie sie später genannt wurde, Satadru, d. h. »in hundert Strömen laufend«, war dem Ptolemäus als Zαδάρδης oder Ζάραδρος bekannt; Plinius nannte sie Sydrus, und Megasthenes kannte sie vermutlich auch unter dem Namen Zαδάρδης. Im Veda bildete sie mit der Vipâs 65 die Grenze des Penjâb, und wir hören von wilden Schlachten, welehe zu jener Zeit vielleicht auf derselben Stelle gefochten sind, wo im Jahre 1846 von Sir Hugh Gough und Sir Henry Hardinge die Schlacht am Sutledge geschlagen wurde. Es war mutmaßlich an der Vipâs (später Vipâsâ), einem nordwestlichen Nebenflusse des Sutledge, wo Alexanders Heer umkehrte. Der Fluss hieß damals Hyphasis: Plinius nennt ihn Hypasis 66, eine sehr sehöne Annähernng an das vedisehe Vipâs, welches »ungefesselt« bedeutet. Sein moderner Name ist Bias oder Bejah.

Der nächste Fluss im Westen ist die vedische Parushni, besser bekannt als Irâvati 67, welcher bei Strabo Hyarotis heißt, während Arrian ihm einen mehr griechischen Anstrieh giebt, indem er ihn Hydraotes nennt. Es ist die moderne Rawi. Es war dies der Fluss, welchen die Zehn Könige, als sie die Trtsus unter Sudäs angriffen, von Westen zu überschreiten suchten, indem sie sein Wasser absehnitten. Aber ihre List misslang, und sie kamen in dem Flusse um (RV. VII, 15, 5—9).

Wir kommen sodann zu der Asiknî, d. h. » die Sehwarze «. Dieser Fluss hatte noch einen anderen Namen, Kandrabhåga » Mondstreif «. Die Griechen jedoch sprachen diesen Namen  $\Sigma a\nu - \delta a\varrho oq \acute{a}\gamma o\varsigma$  aus, und dies hatte die unglückliche Bedeutung » der Versehlinger Alexanders «. Hesychius erzählt uns, dass Alexander, um die böse Vorbedeutung abzuwenden, den Namen jenes Flusses in  $\mathcal{A}z\varepsilon oiv\eta\varsigma$  umwandelte, was » der Heiler « bedeuten würde; aber er sagt uns nicht, was der Veda uns sagt, dass dieser Name  $\mathcal{A}z\varepsilon oiv\eta\varsigma$  die griechische Anpassung eines anderen Namens desselben Flusses war, nämlich Asiknî, was Alexander offenbar erst auf die Idee brachte, ihn  $\mathcal{A}z\varepsilon oiv\eta\varsigma$  zu nennen. Es ist der heutige Chinâb.

Nächst dem Akesines haben wir die vedische Vitastâ, den letzten von den Flüssen des Penjâb, im Griechischen umgewandelt in Hydaspes. Zu diesem Flusse zog sich Alexander zurück, ehe er seine Flotte den Indus hinabschiekte und sein Heer nach Babylon zurückführte. Es ist der heutige Behat oder Jilam.

Ieh könnte noch andere von diesen vedischen Flüssen identifizieren, z. B. die Kubhâ, den griechischen Kophen, den heutigen Kâbul-Fluss 68; aber die Namen, die ich vom Veda bis auf Alexander und in vielen Fällen von Alexander wiederum bis auf unsere Zeit herab verfolgt habe, scheinen mir genügend, um uns den realen und historischen Charakter des Veda vor Augen zu führen. Nehmen wir an, der Veda sei eine Fälschung — nehmen wir wenigstens an, er sei nach der Zeit Alexanders zusammengestellt worden — wie könnten wir diese Namen erklären? Es sind Namen, die im Sanskrit meist eine Bedeutung haben, es sind Namen, die sehr genau ihren verderbten griechischen Abbildern entsprechen, wie sie von einem Volke, das nicht Sanskrit verstand, ausgesprochen und niedergeschrieben wurden. Wie ist hier eine Fälschung möglich?

Ich habe diesen Hymnus aus zwei Gründen ausgewählt. Erstens, weil er uns den weitesten geographischen Horizont der vedischen Diehter zeigt, begrenzt von den Schneebergen im Norden, dem Indus und der Kette der Suleiman-Berge im

Westen, dem Indus oder dem Meere im Süden, und dem Jumnahund Gangesthal im Osten. Darüber hinaus war die Welt, wenn auch offen, den vedischen Dichtern unbekannt. Zweitens, weil derselbe Hymnus uns anch eine Art historischen Hintergrund für das vedische Zeitalter liefert. Diese Flüsse, wie wir sie heutzutage sehen können, wie sie Alexander und seine Macedonier sahen, wurden auch von den vedischen Dichtern gesehen. Hier haben wir eine historische Continuität -- gewissermaßen lebendige Zeugen, um uns zu verkündigen, dass die Menschen, deren Gesänge uns auf eine so seltsame, ja man möchte beinahe sagen, so wunderbare Art erhalten worden sind, wirkliche Menschen waren. Herren mit ihrer Gefolgschaft, Priester, oder vielmehr Diener ihrer Götter, Hirten mit ihren Herden, zerstreut auf den Höhen und in den Thälern hier und dort, mit Hürden oder Einzäunungen, dazu mit einigen befestigten Plätzen für den Notfall - Menschen, welche ihr kurzes Leben auf der Erde hinbrachten, wie es zu jener Zeit hingebracht werden konnte, ohne einander viel zu stoßen und zu drängen und in den Weg zu treten - indem Frühling, Sommer und Winter sie weiter führten von Jahr zu Jahr, und die Sonne bei ihrem Auf- und Niedergange ihre Gedanken emporhob von ihren Wiesen und Hainen, die sie liebten, zu einer Welt im Osten, aus der sie gekommen waren. oder zu einer Welt im Westen, der sie fröhlichen Mutes zneilten. Sie hatten, was ich Religion nenne, wenn dieselbe auch sehr einfach und kaum noch anf eine Glaubensform gebracht worden war. »Es giebt ein Jenseits», das war alles was sie fühlten und wassten, wenu sie anch, so gut sie konnten, versuchten, jeuem Jenseits Namen zu geben und so Religion in eine Religion zu verwandeln. Noch hatten sie keinen Namen für Gott - sieherlich nicht in unserem Sinne des Wortes - ja nicht einmal einen allgemeinen Namen für die Götter: aber sie erfanden Namen auf Namen, um sich in den Stand zu setzen, durch irgend ein äußeres und sichtbares Zeichen die Mächte zu erfassen und zu begreifen. deren Gegenwart sie in der Natur fühlten, wenn auch ihr wahres und volles Wesen ihnen, wie uns, unsichtbar und unverständlich war.

# Anmerkungen.

<sup>1</sup> Wilson, Leetures, p. 9.

<sup>2</sup> Da man daran gezweifelt und es sogar gelengnet hat, dass die Veröffentlichung des Rigveda und seines einheimischen Kommentars einen wichtigen Anteil an der Wiedererweckung des religiösen Lebens in ludien hat, fühle ich mieh verpflichtet, wenigstens eins von den vielen Zeugnissen mitzuteilen, die ich aus Indien empfangen habe. Es kommt von dem Adi Brahma Samâj, der von Ram Mohun Rov gegriindet worden ist und jetzt durch seine drei Abteilungen, den Âdi Brahma Samâj, den Indisehen Brahma Samâj und den Sadhârano Brahma Samâj dargestellt wird. »Das Komité des Âdi Brahma Samâj nimmt sieh die Freiheit, Ihnen seine herzlichen Glückwinsche zur Vollendung der Riesenarbeit darzubringen, mit welcher Sie ein Vierteliahrhundert beschäftigt waren. Durch die Herausgabe des Rigveda zu einer Zeit, wo die vedische Wissensehaft durch ein trauriges Verhängnis in dem Lande ihrer Geburt beinahe erlosehen war, haben Sie uns Hindus eine Wohlthat erwiesen, für die wir Ihnen nur ewig dankbar sein können.«

<sup>3</sup> RV. X, 114, 5. <sup>4</sup> RV. X, 121.

5 Muir 1V, 9.

<sup>6</sup> RV. I, 139, 11. <sup>7</sup> RV. III, 6, 9.

8 Die folgenden Namen von Devapatnîs oder Götterfranen werden im Vaitâna Sûtra XV, 3 ed. Garbe gegeben: Prthivî, die Frau des Agni; Vâk, des Vâta; Senâ, des Indra; Dhenâ, des Brhaspati; Pathyâ, des Pûshan; Gâyatrî, des Vasu; Trishtubh, des Rudra; Gagatî, des Âditya; Anushtubh, des Mitra; Virâg, des Varuna; Paŭkti, des Vishnu; Dîkshâ, des Soma.

9 RV. III, 9, 9.

<sup>10</sup> Grimm zeigte, dass Thörr manchmal der höchste Gott ist, während er ein anderes Mal für den Sohn des Ödinn gilt. Dies braucht, wie Professor Zimmer richtig bemerkt, nicht als das Resultat einer Umwälzung, oder auch nur eines allmählichen Verfalls angesehen zu werden, wie in dem Falle von Dyans und Tyr, sondern als

einfach in dem Charakter eines werdenden Polytheismus begründet. Siehe Zeitschrift für D. A. XIX, S. 174.

- <sup>11</sup> "Wenn sich Naturvölker an einen Gott wenden, so geschieht es zu einem bestimmten Zweck und man wendet sich an den Gott, dem man, wenn ich mich so ausdrücken darf, in diesem Fach die meiste Macht zutraut . . . Es ist dann auch in dem Augenblick der höchste Gott, vor dem alle anderen zurücktreten müssen . . . Ja es kann kommen, dass er der Beter den angerufenen Gott als einzigen höchsten feiert. Hierin liegt keine Beleidigung eines anderen Gottes. Einmer, l. e., S. 175.
- <sup>12</sup> "Es handelt sich hier nicht um amerikanische oder afrikanische Zersplitterung, sondern eine überraschende Gleichartigkeit dehnt sich durch die Weite und Breite des Stillen Ozeans, und wenn wir Oceanien in der vollen Anffassung nehmen mit Einschluss Mikronesiens und Melanesiens bis Malaya, selbst weiter. Es lässt sich sagen, dass ein einheitlicher Gedankenbau, in etwa 120 Längen- und 70 Breitegraden, ein Viertel unseres Erdglobus überwölbt." Bastian. Die Heilige Sage der Polynesier, S. 57.
  - <sup>13</sup> Henry S. King & Co., London 1876. <sup>14</sup> p. 58.
- <sup>15</sup> Es giebt selbst auf der kleinen Insel Mangaia eine zweite Fassung der Geschichte; siehe Myths and Songs, p. 71.
  - 16 Siehe oben S. 115.
  - <sup>17</sup> Bastian, Heilige Sage der Polynesier, p. 36.
  - <sup>18</sup> Bergaigne, la Religion Védique, p. 240.
  - <sup>19</sup> Ait. Br. IV, 27; Mnir IV, p. 23.
  - 20 Siehe Muir IV, p. 24.
  - <sup>21</sup> Hom. Hymn. XXX, 17.
  - 22 Χαίφε θεών μήτης, άλοχ' Οθοανού αστεφοεντος.
  - <sup>23</sup> Enripides, Chrysippus, fragm. 6 ledit. Didot. p. \$24.:

Γαΐα μεγίστη καὶ Διὸς αἰθής, 
ὁ μὲν ἀνθρώπων καὶ θεῶν γενέτως, 
ἡ δ' ὑγροβόλους σταγόνας νοτίους 
παραδεξαμένη τίκτει θνάτους, 
τίκτει δὲ βορὰν, φῦλά τε θηρῶν, 
ὁθεν οὐκ ἀδίκως 
μήτης πάντων νενόμισται.

- <sup>24</sup> Dionysius Halie. vol. X, p. 355; Muir V, p. 27. <sup>25</sup> RV. I, 22, 15.
- <sup>26</sup> Lectures on the Science of Language II, p. 468 deutsche Übersetzung II, 399).
  - <sup>27</sup> RV. I, 160, 4. <sup>28</sup> L. c. IV, 56, 3. <sup>29</sup> L. e. VIII, 6, 5.
  - 30 RV. III, 30, 5. 31 L. e. III, 32, S. 32 L. e. III, 34, S.
  - <sup>33</sup> RV. VIII, 36, 4. <sup>34</sup> L. c. X. 54, 3.

35 Cf. IV, 17, 4, wo Dyaus der Vater Indra's ist; siehe jedoch Muir IV, 31.

 $^{36}$  RV, VI, 30, 1.  $^{-37}$  L. c. l. 131, 1.  $^{-38}$  L. c. IV, 17, 2.

<sup>39</sup> RV. II. 40, 1. <sup>40</sup> L. e. X, 121, 9. <sup>41</sup> L. e. X, 190, 3.

<sup>42</sup> RV. X, 81, 2. <sup>43</sup> L. c. VI, 70, 1.

44 RV. X, 75. Siehe Hibbert Lectures, Lect. IV.

<sup>45</sup> Vivasvat ist ein Name der Sonne, und der Sitz oder die Heimat des Vivasvat kann kaum etwas anderes sein als die Erde, die Heimat der Sonne, oder in einem specielleren Sinne die Stelle, wo ein Opfer dargebracht wird.

46 Ich übersetzte früher yat vagan abhi adravah tvam »als du um die Preise liefst«. Grassmann hat ähnlich übersetzt » als du. o Sindhu, licfest zu des Kampfes Preise, während Ludwig schrieb: » als du strömtest zu immer größeren Kräften«. Våga, welches mit vegeo, vigeo, vigil, wacker zusammenhängt siehe Curtius. Grundzüge Nr. 159) hat nach dem Petersburger Wörterbuch die Bedentungen: Raschheit, Wettlauf, Preis des Wettlaufs. Gewinn, wertvolles Gut, Renner etc. Wir haben ähnliche Bedentungsübergänge im griechischen ablos Kampf, Preiskampf, und ablor Kampfpreis. Belohnung, Gabe, während từ ữ đưa im Plural wiederum für Kampf oder selbst für Kampfplatz steht. Das vedische vågambhara kann wirklich mit &920g 600s, vagasati mit &920géve übersetzt werden. -Den Übergang von der Bedeutung Kampf zu Preis kann man in Stellen wie VI, 45, 12 wo man zu hitam dhanam aghogenes vergleichen kann oder VIII, 19, 18 ersehen. Wenige Stellen giebt es aber, wo wir wie hier eine Bewegung nach vågas im Plural hin wahrnehmen, wie z. B. iu X, 53, 3: átra gahâma yế ásan ásevàh sivân vayam út tarema abhí vâgan »lasst uns hier lassen die welche ungliicklich waren die Toten, und uns aufraffen zu gliicklichen Kämpfen Mühen .« Nichts weiter ist wahrscheinlich auch hier gemeint, wenn es heißt, dass die Sindhu zu ihren vågas eilt, d. i. ihren Kämpfen, ihrem Wettlauf über die Berge mit anderen Flüssen.

47 Über sushma Kraft, siehe Rigveda, translation, vol. I. p. 105.
Wir finden subhram súshmam II, 11, 4. und iyarti mit sushmam IV,
17, 12.
48 Siehe Mnir, Sanskrit Texts V, p. 344.

<sup>49</sup> "O Marndvrdhâ mit Asiknî. Vitastâ; o Ârgîkîyâ, höre mit der Sushomâ, «Ludwig. "Asiknî und Vitastâ und Marndvrdhâ mit der Sushomâ, Ârgîkîyâ höre uns.« Grassmann.

5) Marndyrdhå, ein allgemeiner Name für Fluss. Nach Roth der vereinigte Lauf des Akesines und Hydaspes, vor ihrer Verbindung mit dem Hydraotes; nach Ludwig der Fluss nach der Verbindung mit dem Hydraotes. Zimmer Altindisches Leben p. 12 folgt Roth's Kiepert in seinen Karten Ludwig's Ansicht.

51 Nach Yaska ist die Argîkîyâ die Vipas. Vivien de Saint-Martin versteht darunter das Land, welches von dem Suwan, dem Soanos des Megasthenes, durchflossen wird.

<sup>52</sup> Nach Yâska ist die Sushomâ der Indus. Vivien de Saint-Martin identifiziert sie mit dem Suwan. Zimmer (l. c. p. 14) weist darauf hin, dass bei Arrian, Indica IV, 12 eine Variante Soamos für Soanos vorkommt.

<sup>53</sup> Chips from a German Workshop, vol. I, p. 137 dentsche Übersetzung I, 140.

54 Vâginîvatî wird von Muir fibersetzt: "yielding nutriment"; von Zimmer hat Fülle an raschen Rossen"; von Ludwig: "wie eine starke Stute". Aber vâginî kommt in der Bedentung Stute niemals im Rigveda vor; auch heißt es nicht vâginîvat, sondern vâginîvatî. Das Wort wird besonders auf Ushas, Sarasvatî, und hier auf den Fluss Sindhu bezogen, und Stellen wie RV, 1, 3, 10; 48, 16; 92, 15 widerstreben der Übersetzung "reich an Stuten". Fast überall aber, wo vâginîvatî als Beiwort einer Göttin vorkommt, wird diese als reich dargestellt und gebeten, Reichtum zu verleihen; ich würde daher vorziehen, vâginî als ein kollektives Nomen abstractum wie tretinî im Sinne von Reichtum, ursprünglich Bente, aufzufassen und vâginîvatî einfach durch reich zu übersetzen, welche Bedentung zu jeder Stelle, wo das Wort erscheint, wohl passt. Ich möchte vâginîvatî ebenfalls als "reich", d. h. mit vâga begabt fassen, unter Annahme eines doppelten Possessiv-Suffixes. C. C.

55 Urnavatî, reich an Wolle, bezieht sich wahrscheinlich auf die Schafherden, um derentwillen das nordwestliche Indien berühmt war. Siehe RV. 1, 126, 7.

56 Sîlamâvatî kommt nicht wieder im Rigveda vor. Mnir fibersetzt »rich in plants«, Zimmer »reich an Wasser«, Ludwig nimmt es als Eigenname. Sâyana sagt, silamâ ist eine Pflanze, welche zu Stricken verarbeitet wird. Dass die Bedeutung von sîlamâvatî zu einer frühen Zeit vergessen war, ersehen wir aus Atharvaveda III, 12, 2, wo sûnrtâvatî für sîlamâvatî steht, welches in Sâūkhâyana Grhyasûtra 3, 3 erhalten ist. Ich denke sîlamâ bedeutet Stroh, von welcher Pflanze es auch immer genommen sein mag, und dies würde sich in gleicher Weise auf sâlâ Haus, sthûna Pfahl und den Fluss Sindhu anwenden lassen. Es mag, wie Ludwig vermutet, ein alter lokaler Name gewesen sein, und in diesem Falle könnte er möglicherweise in späterer Zeit der Suleiman-Kette ihre Benennung gegeben haben.

57 Madhuvrdh kommt ebenfalls nicht wieder im Rigveda vor. Såyana erklärt es durch nirgundi und ähnliche Pflanzen, aber es ist zweifelhaft, welche Pflanze gemeint ist. Gunda ist der Name cines Grases, madhuvrdh kann deshalb eine Pflanze ähnlich dem Zuckerrohr gewesen sein, welche einen süßen Saft gab, und der obere Indus ist berühmt wegen seines Zuckerrohres, siehe Hiuen-thsang II, p. 105. Ich nehme adhivaste mit Roth in der Bedeutung »kleidet sich « wie wir sagen könnten » der Fluss kleidet sich in Schilf oder Blumen «. Muir übersetzt » she traverses a land yielding swectness «, Zimmer » sie kleidet sich in Madhuvrdh «, Ludwig » sie stürzt sich in den merer des honigsüßen taues «. Alles dieses zeigt, wie geringe Fortschritte in der vedischen Philologie gemacht werden können, wenn man nur Worte oder Verse übersetzt, ohne sich gleichzeitig eine volle Rechenschaft von der Bedeutung abzulegen, die einem jeden Worte zugewiesen wird.

<sup>58</sup> Siehe Petersburger Wörterbuch, unter virapsin.

<sup>59</sup> Unter den Hottentotten haben der Kunene, Okavanyo und Orange-Fluss alle den Namen Garib, d.h. »der Renner«. Dr. Theoph. Hahn, Cape Times, July 11, 1882.

- 60 Cunningham, Archaeological Survey of India, vol. XII, p. 113.
- 61 Plinius, Nat. Hist. VI, 20, 71: »Indus incolis Sindus appellatus «.
- 62 Die Geschichte dieser Namen ist behandelt worden von Lassen in seiner "Indischen Altertumskunde", und später von Professor A. Kaegi in seiner sehr sorgfältigen Schrift "Der Rigveda", pp. 146, 147.
  - 63 Ptolem. VII, 1, 29.
  - 64 Arrian, Indica VIII, 5.
- 65 RV. III, 33, 1: »Aus dem Schoße der Berge stürzen Vipås und Sutndrî hervor mit ihren Wassern wie zwei lustige wieherude Stuten, welche von ihren Fesseln befreit sind, gleich zwei hellen Mutterkühen, die (ihre Kälber) lecken.« »Angewiesen von Indra und sein Geheiß erwartend, lauft ihr nach dem Meere wie zwei Renner; zusammen laufend, wie eure Wasser steigen, geht die eine in die andere, ihr Klaren.«
- 66 Andere klassische Namen sind Hypanis, Bipasis und Bibasis. Yâska identifiziert ihn mit der Araîkîyâ.
  - 67 Cf. Nirukta IX, 26.
- 68 »Die ersten Nebenflüsse, welche den ludus vor seinem Zusammenfluss mit der Kubhâ oder dem Kabul-Flusse erreicheu, können nicht bestimmt werden. Alle Reisenden in diesen nördlichen Gegenden klagen über den fortwährenden Wechsel in den Flussnamen, und wir dürfen kanm hoffen, dort nach dem Verlauf von drei oder vier Jahrtausenden Spuren der alten vedischen Namen anzutreffen. Die gemeinten Flüsse mögen der Shanyook, Ladak, Abba Seen und Burindu sein, und einer von den vier Flüssen, die Rasâ, hat einen beinahe fabelhaften Charakter im Veda angenommen. Nachdem sich

der Indus mit der Kubhâ oder dem Kabul verbinden hat, kommen zwei Namen vor, Gomatî und Krumu, ind ich glaube, ich bin der erste gewesen, der dieselben mit den modernen Flüssen Gomal und Knrum identifiziert hat. Roth, Nirukta, Erläuterungen, S. 43, Anm. Der Gomal fällt zwischen Dera Ismael Khan und Paharpore in den Indus, und obgleich Elphinstone ihn nur während der Regenzeit als Fluss gelten lassen will, so beschreibt Klaproth (Foe-Kone-Ki, p. 23) seinen oberen Lauf doch als viel beträchtlicher. Der Kurrum ergießt sich nördlich vom Gomal, während wir es nach dem Dichter südlich erwarten sollten. Wäre dies ein ernster Einwand, so möchte man lieber die Gomatî als die Krumu aufgeben, da die letztere bedeutender ist, und Gomatî sodann als Adjektiv zu Krumu in der Bedeutung "reich an Vieh" fassen. Aus einer Revue von General Cunningham's "Ancient Geography of India", in Nature 1871, Sept. 14.

->=(-

#### Die vedischen Gottheiten.

### Sechste Vorlesung.

Die nächste wichtige Naturerseheinung, die im Veda als eine irdische Gottheit dargestellt wurde, ist das Fener, im Sanskrit Agni, lateinisch ignis. In der Verehrung, welche dem Feuer erwiesen wird, und den hohen Lobpreisungen, welche dem Agni gespendet werden, können wir deutlich die Spuren einer Periode in der Menschengesehiehte wahrnehmen, in der nicht nur die wesentlichen Genüsse des Lebens, sondern das Leben selbst von der Kenntnis der Feuerbereitung abling. Uns ist das Feuer etwas so Alltägliches geworden, dass wir uns kaum eine Vorstellung maehen können, was das Leben ohne Feuer sein würde. Aber wie erlangten die alten Erdenbewohner die Herrschaft und den Besitz des Feners? Die vedischen Dichter erzählen uns, dass das Fener zuerst in der Gestalt des Blitzes vom Himmel zu ihnen kam, aber wieder versehwand, und dann von Mâtarisvan, einem bis zu einem gewissen Grade dem Promethens ähnliehen Wesen, zurnekgebracht und der sicheren Hut des Stammes der Blirgus (Phlegyas 1 anvertrant wurde. In anderen Gedichten hören wir von dem Geheimnis der Feuererzeugung durch Reibung von Holzstücken, und hier ist es eine merkwürdige Thatsache, dass der Name des Holzstückes, welches in dieser Art zum Reiben benntzt wurde, im Sanskrit Pramantha ist, ein Wort, das, wie Kuhn gezeigt hat, im Griechischen dem Namen des Prometheus sehr nahe kommen würde. Der Besitz des Feners, sei es in der Anfbewahrung als Heiligtum auf dem Herde, oder in der willkürlichen Erzengung mit dem Fenerzeug beknnidet einen gewaltigen Fortschritt in der Civilisation der Vorzeit. Er setzte die Menschen in den Stand, ihr Mahl zu kochen, anstatt es roh zu essen; er gab ihnen die Möglichkeit, ihre Arbeit anch in der Nacht fortzusetzen; nud in kälteren Himmelsstrichen bewahrte er sie wirklich vor dem Tode durch Erfrieren. Es ist daher kein Wunder, dass das Fener als der beste und gütigste der Götter gepriesen und angebetet wurde, als der einzige Gott, welcher vom Himmel herabgekommen war, nm auf Erden zu leben, der Freund der Menschen, der Bote der Götter, der Vermittler zwischen Göttern und Mensehen, der Unsterbliche unter den Sterblichen. Er, heißt es, besehützt die Niederlassungen der Arier, und scheucht ihre schwarzhäntigen Feinde hinweg.

Frühzeitig jedoch wurde das Feuer von deu vedischen Diehtern unter dem allgemeineren Charakter des Lichts und der Wärme aufgefasst, und nun wurde Agui's Gegenwart nicht nur auf dem Herde und dem Altare verspürt, sondern auch in der Morgenröte, in der Sonne und in der Welt jenseits der Sonne, während zugleich seine Macht anerkannt wurde, die Früchte der Erde zu reifen, oder, wie man es nannte, zu kochen, und nicht minder die Wärme und das Leben des menschlichen Körpers zu erhalten. Von diesem Gesiehtspunkt aus erhob sich Agni gleich anderen Mächten zum Range eines höchsten Gottes 2. Er soll nun Himmel und Erde ausgebreitet haben - natürlich, weil ohne sein Licht Himmel und Erde unsiehtbar und nukenntlich gewesen wären. Der nächste Dichter sagt, dass Agni den Himmel durch sein Lieht in die Höhe hob, dass er die zwei Welten auseinander hielt, und am Ende muss Agni der Erzeuger und Vater des Himmels und der Erde sein, und der Schöpfer alles dessen, was fliegt oder geht oder steht oder sich auf der Erde regt.

Hier haben wir wiederum denselben Prozess vor Augen. Er beginnt damit, dass die mensehliche Seele durch ein einziges oder wiederholtes Ereignis in Anfregung versetzt wird, wie z.B. dadurch, dass der Blitz in einen Baum einsehlägt und einen

ganzen Wald verzehrt, oder dass ein Feuerfunke aus einem Stück Holz hervorbricht, das gegen ein anderes Holz gerieben wird, sei es in einem Walde, oder in einem Wagenrade, oder zuletzt in einem absichtlich angefertigten Feuerzeug. Der Mensch fängt an sich zu wnndern über das, was für ihn ein Rätsel ist, und nicht minder, weil es eine Thatsache, eine einfache, natürliche Thatsache ist. Er sieht die Wirkungen einer Macht, aber er kann ihre Ursache nur erraten, und wenn er von ihr sprechen soll, kann er es nur, indem er von ihr als einem handelnden Wesen spricht oder von etwas einem menschlichen Wesen Vergleichbaren, welches zwar in einigen Stücken nicht ganz menschlich, in anderen aber mehr als menschlich oder übermenschlich ist. In dieser Weise wuchs die Vorstellung des Feuers, und während sie mehr und mehr verallgemeinert wurde, wurde sie zugleich erhabener, unbegreiflicher, göttlicher. Ohne Agni, ohne Fener, Licht und Wärme wäre das Leben unmöglich gewesen. Darum wurde er der Urheber und Geber des Lebens, des Lebens der Pflanzen und Tiere und Mensehen; und nachdem seine Gunst einmal erfleht worden war um »Licht und Leben und alle Dinge«, was Wunder, dass er in den Seelen einiger Dichter und in den Überlieferungen dieser oder jener Dorfgemeinde zu dem Range eines höchsten Herrschers emporstieg, zu einem Gott über alle Götter, zu ihrem eigenen wahren Gott!

Wir gehen jetzt zu der Betrachtung derjenigen Mächte über, die sich den alten Dichtern in der Luft, in den Wolken und besonders in jenen Wettererscheinungen offenbart haben mögen, welche dem Menschen durch Donner, Blitz, Finsternis, Stürme und Regenschauer die wichtige Lehre gegeben haben müssen, dass er in dieser Welt nicht allein da war. Manche Philosophen glanben bekanntlich, dass alle Religion aus Furcht oder Schreeken entstanden ist, und dass wir ohne Donner und Blitz als unsere Lehrmeister niemals an Götter oder an Gott geglaubt haben würden. Dies ist eine einseitige und übertriebene Ansicht. Die Gewitter hatten ohne Zweifel einen großen Teil

daran, Gefühle von Ehrfurcht und Sehrecken zu erzeugen und den Menschen seiner Sehwäche und Abhängigkeit bewusst zu machen. Selbst im Veda wird Indra eingeführt wie er sagt: "Ja, wenn ich Donner und Blitz sende, dann glaubt ihr an mich.« Jedoch was wir Religion nennen, würde niemals aus Fureht und Schrecken allein entsprungen sein. Religion ist Vertrauen, und jenes Vertrauen ging am Anfang aus den Eindrücken hervor, welche auf das Herz und Gemüt des Menschen hervorgebracht wurden durch die Ordnung und Weisheit der Natur, und besonders durch jene regelmäßig wiederkehrenden Ereignisse, die Rückkehr der Sonne, den Wechsel des Mondes, die Ordnung der Jahreszeiten, das Gesetz von Ursache und Wirkung, das man allmählich in allen Dingen wahrnahm und am Ende auf eine Ursache aller Ursachen zurückführte, mit welehem Namen wir sie auch immer benennen mögen.

Bei alledem hatten die Himmelserscheinungen ohne Zweifel ihren Anteil an der Erschaffung der alten Götter, und in den Gedichten der vedischen Rishis nehmen sie selbstverständlich eine sehr hervorragende Stelle ein. Wenn wir gefragt würden, wer der vornelimste Gott der vedischen Periode war. so würden wir wahrseheinlich, wenn wir nach den poetischen Überresten, die wir besitzen, nrteilen wollten, sagen, es war Indra, der Gott des blauen Himmels, der indische Zeus, der Sammler der Wolken, der Geber des Regens, der Schleuderer des Donnerkeils, der Überwinder der Finsternis und der Mächte der Finsternis, der Spender des Lichts, der Urquell der Frische, der Kraft und des Lebens, der Herrscher und Regierer der ganzen Welt. Dies und noch viel mehr ist Indra im Veda. Er ist der Höchste in den Hymnen vieler Dichter und mag es auch in den Gebeten, die aus mancher alten Geschlechts- oder Dorfgemeinde an ihn gerichtet wurden, gewesen sein. Im Vergleich mit ihm sind die anderen Götter hinfällige Greise. Der Himmel, der alte Himmel oder Dyans, früher der Vater aller Götter, ja der Vater Indra's selbst, beugt sich vor ihm, und die Erde bebt bei seinem Nahen. Aber Indra besaß niemals die dauernde Oberherrschaft über alle anderen Götter, wie Zens oder Jupiter: ja wir wissen ans dem Veda selbst, dass es sehon in jener frühen Zeit Skeptiker gab, welche sagten, es gebe kein solches Ding wie Indra<sup>3</sup>.

Zur Seite Indra's und mit ihm in seinen Kämpfen verbündet und manehmal kaum von ihm unterseheidbar, finden wir die Vertreter des Windes. genannt Vâta oder Vâyu, und die sehreeklieheren Sturmgötter, die Maruts, wörtlieh die Zersehmetterer.

Vom Winde redend, sagt ein Diehter<sup>4</sup>: «Wo ward er geboren? Von wannen entsprang er? das Leben der Götter, der Keim der Welt! Jener Gott regt sieh wo ihn gelüstet; seine Stimmen werden gehört, aber er wird nieht gesehen.«

Die Maruts sind sehrecklieher als Vâta, der Wind. Sie sind dentlieh die Vertreter soleher Stürme, wie man sie in Indien kennt, wenn die Luft verfinstert ist durch Staub und Wolken. wenn die Bäume in einem Augenbliek von ihrem Laube entblößt werden, ihre Äste erzittern, ihre Stämme zerbrechen, wenn die Erde zu tanmeln und die Berge zu zittern seheinen, und die Flüsse in Schaum und Wut dahinschießen. Dann sieht der Diehter die Maruts herankommen mit goldenen Helmen, mit bunten Fellen auf den Schultern, goldene Speere werfend, ihre Äxte sehwingend, feurige Pfeile absehießend und mit den Peitsehen knallend unter Donner und Blitz. Sie sind die Gefährten Indra's, manchmal gleich diesem die Söhne des Dyans oder des Himmels, aber auch die Söhne eines anderen furehtbaren Gottes, genannt Rudra oder der Brüller, ein streitbarer Gott, an den viele Hymnen geriehtet sind. In ihm kommt ein neuer Charakter zum Vorsehein, der eines Heilers und Erretters -- ein sehr natürlieher Übergang in Indien, wo niehts so mächtig ist, um Miasmen zu vertreiben, die Gesundheit wiederzubringen und Mensehen und Tieren neue Kraft zu verleihen, als ein Gewitter, das auf woehenlange Hitze und Dürre folgt.

Alle diese und verschiedene andere, wie Parganya und die Rbhus, sind die Götter der mittleren Luft, die thätigsten und persönlichsten Götter, immer der Phantasie der alten Diehter gegenwärtig, und in einigen Fällen die Vorbilder späterer Helden, welche in den epischen Gediehten Indiens gefeiert werden. In den Kämpfen besonders wurden diese streitbaren Götter

beständig angerufen. Indra ist der Anführer in den Schlachten, der Beschützer der hellen Arier, der Vernichter der schwarzen einheimischen Bewohner von Indien. Er hat funfzig tansend schwarze Bursche niedergeworfen«, sagt der Dichter, ennd ihre Burgen zerrissen wie Fetzen.« Merkwürdig genug wird Indra gepriesen, dass er sein Volk vor seinen Feinden errettet hat, gerade wie Jehovah von den jüdischen Propheten gepriesen wird. So lesen wir in einem Hymnus, dass als Sudäs, der fromme König der Tetsus, in der Schlacht mit den zehn Königen bedrängt wurde, Indra die Flut in eine begneme Furt verwandelte und ihn so errettete.

In einem anderen Hymnus lesen wir ": »Du hast deu großen Fluss aufgehalten um des Turviti Väyya willen: die Flut bewegte sieh, um dir zu gehorchen, und du machtest die Flüsse leicht zu übersehreiten. Dies ist nicht sehr verschieden von dem Psalmisten (78, 13): »Er zerteilete das Meer, und ließ sie hindurchgehen, und stellete das Wasser, wie eine Maner.»

Und es giebt andere Stellen, welche einige Vedaforscher an die Schlacht des Josuah erinnert haben<sup>7</sup>, als die Sonne und der Mond stillestand, bis dass sich das Volk an seinen Feinden rächete«. Denn wir lesen anch im Veda, wie Professor Kacgi bemerkt hat 1. c. S. 63, dass »Indra die Tage in die Nacht hinein verlängerte«, und dass »die Sonne ihren Wagen ausspannte mitten am Tage«§.

In einigen der an Indra gerichteten Hymnen scheint sein ursprünglicher Zusammenhang mit dem Himmel und dem Gewitter ganz und gar vergessen. Er ist ein geistiger Gott geworden, der einzige König aller Welten und aller Menschen 9, welcher alles sieht und hört, ja den Menschen ihre besten Gedanken eingiebt. Niemand ist ihm gleich, niemand übertrifft ihn.

Der Name Indra gehört Indien allein an und muss erst gebildet sein, als die Trennung der großen indogermanischen Familie bereits stattgefunden hatte: denn wir finden ihn weder im Griechischen noch im Lateinischen noch im Deutschen. Es giebt vedische Götter, wie ich vorhin erwähnte, deren Namen

vor jener Trennung entstanden sein müssen, und welche daher. wenn auch in ihrem Charakter gründlich verändert, manchmal im Griechischen, manchmal im Lateinischen, manchmal in den keltischen, germanischen und slavischen Dialekten vorkommen. Dyaus z. B. ist dasselbe Wort wie Zeus oder Ju-piter, Ushas ist Eos, Naktâ ist Nyx, Sûrya ist Helios, Agni ist ignis. Bhaga ist Baga im Altpersischen, Bogü im Altslavischen, Varuna ist Uranos, Vâta ist Wotau, Vâk ist vox, und in dem Namen der Maruts oder Stnrmgötter hat man die Keime des italischen Kriegsgottes Mars entdeckt. Außer diesen direkten Übereiustimmungen sind einige indirekte Beziehungen festgestellt worden zwischen Hermes und Sârameya, Dionysos und Dyunisya, Prometheus und Pramantha, Orphens und Rbhu, Erinnys und Saranyu, Pân und Pavana.

Aber während der Name des Indra als Gott des Himmels. sowie als Gott des Gewitters und Spender des Regens unter den nordwestlichen Gliedern der indogermanischen Familie unbekannt ist, muss der Name eines anderen Gottes, welcher znweilen die Rolle Indra's spielt (Indrah Parganyâtmâ, aber weit weniger im Veda hervorragt, ieh meine des Parganya, vor dem Namen Indra's existiert haben, da ihn wenigsteus zwei vou den indogermanischen Sprachen, wie wir schen werden, nach Dentschland und bis an die Ufer der Ostsee gebracht haben.

Manehmal steht dieser Parganya an der Stelle des Dyaus, des Himmels. So lesen wir im Atharvaveda XII, 1, 12 <sup>10</sup>: »Die Erde ist die Mutter, und ieh bin der Sohn der Erde. Parganya ist der Vater, möge er uns helfen!«

An einer anderen Stelle (XII, 1, 42) wird die Erde, anstatt die Gattin des Himmels oder Dyaus zu sein, die Gattin des Parganya genannt.

Wer oder was ist nun dieser Parganya? Es haben fiber ihn <sup>11</sup> lange Streitigkeiten stattgefunden, ob er derselbe ist mit Dyans, dem Himmel, oder mit Indra, dem Nachfolger des Dyans, ob er der Himmels- oder Wolken- oder Regengott ist n. s. w.

Mir will es seheinen, dass sehon dieser Ausdruck. Himmelsgott, Wolkengott, 'ein so vollständiger Anachronismus ist, dass wir ihn nicht einmal in das vedische Sanskrit übersetzen können. ohne einen Sprachfehler zu machen. Zwar müssen wir ohne Zweifel unsere moderne Ausdrucksweise anwenden, wenn wir die Gedanken der alten Welt wiedergeben wollen; aber wir können nicht genug auf der Hut gegen die Gefahr sein, den lexikalischen Vertreter eines alten Wortes für seinen sachlichen Widerpart zu nehmen. De va bedeutet sicherlich Götter und Gotta, und Parganya bedeutet »Wolkea, aber niemand könnte im Sanskrit sagen: Parganyasya devah der Gott der Wolke«. Der Gott, d. h. das göttliche oder transcendentale Element, kommt nicht von außen, um zu der Wolke oder dem Himmel oder der Erde hinzugefägt zu werden, sondern es entspringt aus der Wolke und dem Himmel und der Erde, und wird allmählich zu einer unabhängigen Vorstellung ausgebildet. Sowie viele Wörter in den alten Sprachen eine unbestimmte Bedeutung haben und sich zu verschiedenen Zwecken gebrauchen lassen je nach den verschiedenen Absiehten des Sprechenden, haben auch die Namen der Götter an diesem elastischen und bildsamen Charakter der alten Sprache ihren Anteil. Es giebt Stellen, wo Parganya Wolke, andere, wo es Regen bedeutet, andere, wo Parganya die Stelle einnimmt, welche sonst von Dyaus, dem Himmel, oder von Indra, dem thätigen Gott der Atmosphäre, ausgefüllt wird. Dies mag dem wissenschaftlichen Mythologen sehr falsch und unwissenschaftlich seheinen, aber es ist einmal nicht anders. Es ist die Natur der alten Denkund Sprechweise, unwissenschaftlich zu sein, und wir müssen lernen, sie zu bemeistern, so gut wir können, anstatt sie zu schulmeistern und darüber zu klagen, dass unsere Vorfahren nicht gerade so dachten wie wir.

Es giebt Stellen im Rigveda, wo Parganya als ein höchster Gott erscheint. Er wird Vater genannt, wie Dyaus, der Himmel. Er wird asura genannt, der lebendige oder Leben verleihende Gott, mit einem den ältesten und höchsten Göttern eigentümlichen Namen. Ein Diehter sagt 12: »Er herrscht als Gott über die ganze Welt; alle Geschöpfe rnhen in ihm: er ist das Leben (âtmå) von allem, was geht und steht.«

Sicherlich ist es schwer, mehr von einem höchsten Gotte auszusagen, als was hier von Parganya ausgesagt wird. Freilich wird er in anderen Hymnen dargestellt, wie er seinen Dienst, Regen auf die Erde zu senden, unter der Anfsicht Mitra's und Varnna's verrichtet, welche nun als die höchsten Herren, als die mächtigsten Beherrscher des Himmels und der Erde angesehen werden <sup>13</sup>.

Wiederum giebt es andere Stellen, wo parganya mit kanm einer Spur von Persönlichkeit vorkommt, sondern einfach als Name für Wolke oder Regen.

So lesen wir 14: » Selbst bei Tage bringen die Marnts die Sturmgötter Finsternis hervor mit der Wolke, welche Wasser trägt, wenn sie die Erde benetzen.« Hier heißt die Wolke parganya, und das Wort ist deutlich als ein Appellativam, nieht als ein Eigenname, gebraucht. Es kommt auch im Plural vor, und wir lesen von vielen parganyas oder Wolken, welche die Erde beleben 15.

Als Devâpi zu Gnusten seines Bruders um Regen bittet, sagt er <sup>16</sup>: » O Herr meines Gebets Brhaspati, ob du Mitra oder Varuna oder Pûshan bist, komm zu meinem Opfer! Ob du zusammen bist mit den Âdityas, den Vasus oder den Maruts, lass die Wolke parganya für Santann regnen.«

Und wiedernm: »Rühre die Regenwolke parganya auf.«
An manchen Stellen macht es keinen Unterschied, ob wir
parganya mit Wolke oder mit Regen übersetzen; denn wer um
Regen betet, betet um die Wolke, und was auch die Wohlthaten
des Regens sein mögen, sie können fast alle auch die Wohlthaten der Wolke genannt werden. Es giebt z. B. einen merkwürdigen Hymnus, der an die Frösehe gerichtet ist, welehe zu
Anfang der Regenzeit ans den vertrockneten Teichen hervorkommen und einander umarmen und zusammen schnattern, und
welche der Diehter mit Priestern vergleicht, die bei einem Opfer
singen, nicht gerade ein Kompliment für diese letzteren von
Seiten eines Dichters, der mutmaßlich selbst ein Priester war.
Ihre Stimme, heißt es, ist durch parganya wieder belebt, welches
wir natürlich übersetzen »durch Regen«, obgleich ohne Zweifel,

nach allem was wir wissen, der Diehter entweder eine Wolke oder geradezu den Gott Parganya gemeint haben muss.

Ich will jetzt versuehen, eine der Hymnen an Parganya zu übersetzen, worin derselbe als Gott aufgefasst wird, wenigstens soweit dies in jenem Stadinm der geistigen Entwickelung der menschliehen Rasse möglich war <sup>17</sup>:

- 1. »Rufe den starken Gott an mit diesen Liedern! Preise Parganya, verehre ihn mit Andacht! Denn er, der brüllende Stier, der träufelnde, verleiht den Pflanzen Samen.
- 2. Er spaltet die Bänme, er tötet die bösen Geister; die ganze Welt bebt vor seiner mächtigen Waffe. Selbst der Schuldlose flieht vor dem Gewaltigen, weun Parganya donnerud die Übelthäter niedersehlägt.
- 3. Wie ein Wagenlenker, der seine Rosse mit der Feitsche antreibt, sendet er seine Regenboten aus. Von ferne erhebt sich das Gebrüll des Löwen, wenn Parganya den Himmel mit Regen anfüllt.
- 4. Die Winde wehen, die Blitze <sup>18</sup> fliegen: Pflanzen sprossen auf, der Himmel strömt. Nahrung wird geschaffen für die ganze Welt, wenn Parganya die Erde mit seinem Samen segnet.
- 5. Bei dessen Werk die Erde sich neiget, bei dessen Werk die gehuften Tiere sich regen, bei dessen Werk die Pflanzen alle Formen annehmen, o Parganya, verleihe nus deinen großen Schutz!
- 6. Des Himmels Regen spendet uns, o Maruts, lasset die Ströme des starken Rosses herabrinnen! Und komme du hierher mit deinem Donner, Wasser ergießend: denn du o Parganya) bist der lebendige Gott, unser Vater.
- 7. Brülle, donnere, schaffe Fruchtbarkeit! Fliege um uus mit deinem Wasserwagen! Ziehe hervor deinen Wasserschlauch, den geöffneten und herabgebogenen, und lass die hohen und die niedrigen Stellen gleich werden!
- 8. Hebe auf den großen Eimer und gieß ihn aus; lass die Ströme sieh frei ergießen! Tränke Himmel und Erde mit Fett! Und ein guter Trunk werde den Kühen!
- 9. Wenn du, o Parganya, brüllend und donnernd die Übelthäter tötest, dann freut sich alles, was auf Erden lebt.

10. Du hast Regen geschickt; halte nun inne! Du hast in den Wüsten Wege geschaffen, du hast Pflanzen wachsen lassen zur Nahrung, und du hast Preis erlangt von den Menschen.

Dies ist ein vedischer Hymnus und ein sehr sehönes Beispiel dafür, was diese alten Hymnen sind. Es ist nichts sehr Großartiges oder Poetisches darin, und doch, sage ich, man nehme Tausende und Tausende von Leuten, die in unseren Dörfern wohnen und mit ihrem ganzen Leben vom Regen abhängen, und nicht viele von ihnen werden imstande sein, ein solches Gebet um Regen zu verfassen, wenn schon dreitausend Jahre über unseren Häuptern dahin geeilt sind, seitdem Parganya zuerst in Indien angerufen wurde. Auch sind diese Verse nicht ganz ohne poetische Vorstellungen und Schilderungen. Jeder, der ein wirkliches Gewitter in einem heißen Klima beobachtet hat, wird die Wahrheit dieser rasehen Sätze anerkennen » die Winde wehen, die Blitze fliegen, die Pflanzen sprossen auf, das gehufte Vieh läuft hin und her.« Auch ist die Vorstellung nicht ohne eine gewisse drastische Realität, dass Parganya einen Eimer mit Wasser aus seinem Brunnen im Himmel zieht, und Schlaueh auf Schlauch - worin damals das Wasser getragen wurde - auf die Erde herabgießt.

Selbst ein moralischer Sinn ist in diesem Hymnus bemerkbar. »Wenn die Stürme heulen und die Blitze zueken und der Regen niedergießt, dann zittert selbst der Unsehuldige, und die Missethäter werden niedergeworfen.« Hier sehen wir deutlich, dass der Dichter den Sturm nicht einfach als einen Gewaltansbruch der Natur betrachtete, soudern dass er die Ahnung eines höheren Willens und einer höheren Maeht hatte, welche selbst der Unschuldige fürchtet; denn wer, seheint er zu sagen, ist gauz und gar frei von Schuld?

Fragen wir nun wiederum: Wer ist Pargauya? oder was ist Parganya? so können wir antworten, dass pargauya ursprünglich die Wolke bezeichnete, sofern sie Regen giebt; aber sobald die Vorstellung eines Gebers erwuchs, wurde die sichtbare Wolke nur die änßere Erscheinung oder der Körper jeues Gebers, und der Geber selbst war irgendwo anders, wir wissen

nicht wo. In manchen Versen scheint Parganya an die Stelle des Dyaus zu freten, und Prthivi, die Erde, ist seine Gattin. An anderen Stellen jedoch ist er der Sohn des Dyaus, wenn auch in jener frühen Periode kein Gedanke an die Thatsache vorkommt, dass Parganya auf diese Weise der Gatte seiner eigenen Mutter scheinen könnte. Wir sahen, wie selbst die Vorstellung, dass Indra der Vater seines eigenen Vaters ist, die alten Sänger nicht im mindesten stutzig machte, sondern höchstens zu dem Ausruf veranlasste, es sei wirklich etwas sehr Wunderbares.

Manchmal verrichtet Parganya die Arbeit Indra's <sup>19</sup>, des vedischen Jupiter Pluvius, manchmal Vâyu's, des Windes, manchmal Soma's, des Regenspenders. Doch bei alledem ist er weder Dyaus, noch Indra, noch die Maruts, noch Vâyu, noch Soma. Es steht für sich allein, als eine besondere Person, ein besonderer Gott, wie wir sagen möchten. — ja, als einer der ältesten von allen indogermanischen Göttern.

Sein Name, parganya, ist von einer Wurzel parg abgeleitet, welche gleich ihren Parallelformen pars und parsh wohl die Bedeutung »besprengen, bewässern, aufenehten« gehabt haben muss. Ein Wechsel zwischen finalem g, s und sh mag gewiss ungewöhnlich scheinen, aber er ist im Sanskrit nicht vereinzelt. Wir haben z. B. die Wurzeln piñg, pingere; pish, reiben; pis, schmücken wie in pesas, xouzihog etc.; mrg, reiben; mrsh, ausreiben, vergessen; mrs, mulcere.

Eben diese Wurzel mrg bildet ihr Participium mrshta, wie yag, ishta und vis, vishta: ja es giebt Wurzeln wie druh, welche willkürlich einen finalen Cerebral oder Guttural annehmen, z. B. dhrut und dhruk <sup>20</sup>.

Wir dürfen daher parg in parganya mit solchen Wörtern wie prshata, prshatî, gefleckt, Wassertropfen <sup>21</sup> vergleichen; auch mit parsn, Wolke; prsni, gefleckt, Wolke, Erde, und im Griechischen  $\pi \rho \phi \xi(\omega)$ ,  $\pi \epsilon \rho z r \phi g$  etc. <sup>22</sup>

Ist parganya von parg, besprengen, abgeleitet, so würde es ursprünglich »der Bewässerer oder Regenspender« bedeutet haben <sup>23</sup>.

Als die verschiedenen Glieder der indogermanischen Familie sich zerstreuten, mögen sie alle, die Hindus sowohl wie die Griechen und Kelten und Germanen und Slaven, jenen Namen für die Wolke mitgenommen haben. Aber es kam bekauntlich oft vor, dass aus dem gemeinsamen Wortschatz der alten Sprache ein und dasselbe Wort nicht von allen, sondern je nach den Umständen von sechs, fünf, vier, drei oder zwei, oder selbst nur von einem der sieben Haupterben erhalten wurde; da wir jedoch wissen, dass keine historische Berührung zwischen ihnen stattfand, nachdem sie sich einmal, lange vor dem Anfang aller Geschichte, von einander getrennt hatten, so bietet die Thatsache, dass zwei von den indogermanischen Sprachen dasselbe fertige Wort mit derselben fertigen Bedentung erhalten haben, einen genügenden Beweis dafür, dass es zu dem ältesten Schatz indogermanischen Denkens gehörte <sup>24</sup>.

Nun giebt es keine, wenigstens keine sehr dentliche Spur von Parganya im Griechischen oder Lateinischen oder Keltischen oder selbst im Germanischen. Auch im Slavischen suchen wir vergebens, bis wir zu jenem beinahe vergessenen Seitenzweige kommen, welcher der lettische genannt wird und das noch heute gesprochene Litauische und Lettische, sowie das ausgestorbene Altprenßische umfasst. Litauen ist nicht mehr ein unabhängiger Staat, aber es war einst, vor nicht mehr als seehs Jahrhunderten, ein sowohl von Polen als von Russland unabhängiges Großherzogtum. Sein erster Großherzog war Ringold, der von 1235 ab regierte, und seine Nachfolger machten erfolgreiche Eroberungen gegen die Russen. Im Jahre 1368 wurden diese Großherzöge Könige von Polen, und 1569 wurden beide Länder vereinigt. Als Polen zwischen Russland und Preußen geteilt wurde, fiel ein Teil von Litauen an das erstere, ein Teil an das letztere. Es giebt noch ungefähr anderthalb Millionen Leute, welche in Russland und Preußen Litauisch sprechen, während das Lettische von ungefähr einer Million in Kurland und Livland gesprochen wird.

Die litauische Sprache, selbst wie sie jetzt von dem gemeinen Volke gesprochen wird, enthält einige außerordentlich

primitive Formen, die manehmal fast identisch mit dem Sauskrit sind. Diese Formen sind um so merkwürdiger, als sie nur wenig zahlreich sind und der Rest der Sprache viel von der Abnutzung der Jahrhunderte gelitten hat.

In jene entlegene litanische Sprache hat sich also unser alter Freund Parganya geflüchtet. Dort lebt er bis auf den heutigen Tag, während er in Indien selbst beinahe vergessen ist, wenigstens in den gesprochenen Sprachen, und dort in Litanen hätte man vor nicht vielen Jahrhunderten unter einem ganz oder doch fast ganz zum Christentum bekehrten Volke Gebete um Regen hören können, die sich nicht sehr von jenem unterschieden, das ich Ihnen aus dem Rigveda übersetzte. In Litanen hieß der Donnergott Perkúnas 25 und dasselbe Wort wird in der Bedentung Donner noch heute gebrancht. Im Altprenßischen war der Donner percunos, und im Lettischen ist perkons bis heute Donner, Donnergott 26.

Es war wohl Grimm, welcher zuerst den vedischen Parganya mit dem altslavischen Perûn, dem polnischen Piorun, dem böhmischen Peraun identifizierte. Diese Wörter waren vorher von Dobrowsky und anderen von der Wurzel peru, ich schlage, abgeleitet worden. Grimm zeigte (Dentsche Mythologie 8. 116), dass die volleren Formen Perkunas, Pehrkons und Perkunos im Litauischen, Lettischen und Altpreußischen existierten, und dass sogar die Mordwinen den Namen Porguini als den ihres Donnergottes angenommen hatten.

Simon Gronan, welcher seine Chronik 1521 beendigte, spricht von drei Göttern, welche von den alten Preußen angebetet wurden, Patollo, Patrimpo und Perkuno, und er berichtet, dass der letztere angerufen wurde »umbs gewitters willen, domit sie Regen hatten und sehon wetter zu seiner Zeit, und in der Donner und blix kein sehaden thett«<sup>27</sup>.

Das folgende litanische Gebet ist uns von Lasitzki $^{28}$ erhalten:

» Halt ein, o Percuna, und sende nicht das Unglück auf mein Feld! und ich will dir diese Speekseite sehenken.«

Unter den Nachbaren der Letten, den Esthen, welche.

obgleich der Sprache nach nicht indogermanisch, augenscheinlich viel von ihren indogermanischen Nachbaren gelernt haben, wurde das folgende Gebet gehört <sup>29</sup>, welches ein alter Bauer noch im siebzehnten Jahrhundert au ihren Gott Picker oder Picken, den Gott des Donners und des Regens, richtete <sup>30</sup>:

» Lieber Donner (woda Picker), wir opfern dir einen Ochseu, der zwei Hörner und vier Klauen hat, und wollen dich bitten um unser Pflügen und Säen, dass unser Stroh kupferrot, unser Getreide goldgelb werde. Stoß anderswohin alle schwarzen. dicken Wolken, über große Sümpfe, hohe Wälder und breite Wüsten. Uns Pflügern und Säern aber gieb fruchtbare Zeit und süßen Regen. Heiliger Donner (pöha Picken), bewahre unseren Acker, dass er trage gutes Stroh unterwärts, gute Ähren überwärts und gut Korn innenwärts 31.«

Ich sage noch einmal, Sie sollen diese primitive Poesie nicht bewundern, ob sie nun im siebzehnten Jahrhundert unserer Zeitrechnung in den esthnischen Sümpfen wiederholt, oder im siebzehnten Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung im Thale des Indus zum erstenmale gesungen wurde. Mögen die ästhetischen Kritiker über diese ungefügen Gedichte sagen, was ihnen beliebt. Ich frage Sie nur, wiegt es nicht eine große Menge von Gedichten auf, diese einzige Thatsache festgestellt zn haben, dass derselbe Gott Parganya, der Gott der Wolken und des Donners und des Blitzes und des Regens, welcher in Indien tausend Jahre cher, als Alexander es entdeckte, angerufen wurde, in der Erinnerung und in dem Glauben der litauischen Bauern an der preußisch-russischen Grenze noch vor zweihundert Jahren lebendig ist, und seinen alten Namen Parganya, welcher im Sanskrit » besprengen « bedeutet, unter der Form Perkuna behalten hat. welches im Litauischen ein Name und nur ein Name ist, ohne jede etymologische Bedentung, ja, wie nus Gelehrte versichern, in einer abgekürzten Form in den meisten slavischen Dialekten fortlebt, nämlich im Altslavischen als Perun, im Polnischen als Piorun, im Böhmischen als Perann, welche Wörter samt und sonders Donner oder Gewitter bedeuten 32?

Solche Thatsachen machen auf mich den Eindruck, als

finge das Blut plötzlich durch die Aderu alter Mumieu zu fließen an, oder als thäten die ägyptischen Statuen von schwarzem Granit ihren Mund zum Reden auf. Getroffen von den Strahlen der modernen Wissenschaft, beginnen die Wörter - man neune sie Mumien oder Statuen - wirklich aufs neue zu leben, die alten Namen der Götter und Helden wirklich aufs neue zu spreehen. Alles was alt ist, wird neu, alles was neu ist, wird alt, und jenes eine Wort, Parganya, scheint wie ein Zauber vor unseren Augen die Höhle oder Hütte zu öffnen, in welcher die Väter der indogermanischen Rasse, nusere eigenen Väter -- ob wir nun an der Ostsee oder am indischen Ocean wohnen versammelt sind, wie sie eine Zuflucht suchen vor den Eimern des Parganya und sagen: »Halte nun ein, Parganya: du hast Regen gesaudt; du hast in den Wüsten Wege geschaffen und hast die Pflanzen wachsen lassen, und du hast Preis erlaugt von den Menschen.«

Wir haben noch die dritte Klasse von Göttern zu betrachten, neben den Göttern der Erde und der Luft, nämlich die Götter des höchsten Himmels, heiterer in ihrem Charakter als die thätigen und kämpfenden Götter der Luft und der Wolken, und den Augen des Menschen mehr entrückt, darum aber auch geheimnisvoller in der Ausübung ihrer Macht, als die Götter der Erde oder der Luft.

Die oberste Gottheit ist hier ohne Zweifel der lichte Himmel selbst, der alte Dyaus, welcher bekanntlich von den Indogermanen schon angebetet wurde, ehe sie sich in einzelne Völker und Sprachen trennten, und welcher diese Trennung in Griechenland als Zeus, in Italien als Jupiter (Himmel-Vater), und unter den germanischen Stämmen als Tŷr uud Tiu überlebt hat. Im Veda sahen wir ihn namentlich in Verbindung mit der Erde angerufen, als Dyâvâ-prthivî, Himmel und Erde. Er wird auch allein gepriesen, aber er ist ein Gott, dessen Macht im Abnehmen begriffen ist, und seine Stelle wird in den meisten vedischen Gedichten von einem jüngeren und thätigeren Gotte, In dra, eingenommen.

Ein anderer Vertreter des höchsten Himmels, der alle Dinge bedeckt, umfängt und beschirmt, ist Varnna, ein Name, der von der Wurzel var, bedecken, herkommt und identisch ist mit dem griechischen Ouranos. Dieser Gott ist eine der interessantesten Schöpfungen des indischen Geistes, weil seine Züge, wenn wir auch noch den physischen Hintergrund unterscheiden können, von dem er sich erhebt, nämlich das weite gestirnte glänzende Himmelsgewölbe, vollständiger als die irgend eines anderen vedischen Gottes verändert sind, und er vor nns steht als ein Gott, welcher über die Welt wacht, den Übelthäter bestraft, und sogar denjenigen, welche ihn um Gnade bitten, ihre Sünden vergiebt.

Ich will Ihnen eine der Hymnen an ihn vorlesen 33:

»Lass uns in deinem Dienst gesegnet sein, o Varnna; deun wir denken allzeit an dich und preisen dich, Tag für Tag dich grüßend, gleich den Feuern, die auf dem Altar angezündet werden beim Nahen der reichen Morgenröten. 2.

Lass uns immer in deiner Hut stehen, o Varuna, unser Führer, der du heldenreich bist und weit gepriesen! Und ihr, unbesiegte Söhne der Aditi, nehmet uns gnädig als eure Freunde an, ihr Götter! 3.

Âditya, der Herrscher, hat diese Flüsse ausgesandt, sie folgen dem Gesetze Varnna's. Sie ermüden nicht, sie rasten nicht; gleich Vögeln fliegen sie schnell nach allen Sciten. 4.

Nimm von mir meine Sünde, gleich einer Fessel, und wir werden, o Varuna, die Quelle deines Gesetzes fördern. Möge nicht der Faden abreißen, während ich meinen Gesang webe! Möge nicht die Form des Arbeiters vor der Zeit zerbrechen! 5.

Nimm weit von mir hinweg diesen Schrecken, o Varuna! Habe Erbarmen mit mir, o gerechter König! Wie den Strick von einem Kalbe, löse von mir meine Sünde; fern von dir bin ich nicht einmal Herr über das Zwinkern meiner Angen. 6.

Triff uns nicht, o Varuna, mit Waffen, die auf dein Geheiß den Missethäter verletzen. Lass uns nicht dahin gehen, wo das Licht verschwunden ist! Zerstreue unsere Feinde, dass wir leben! 7.

Wir sangen dir früher, o Varnna, und singen dir jetzt, und werden dir in Zukunft anch Lob singen, o Mächtiger. Denn auf dir, unbesiegbarer Held, ruhen alle Gesetze, unerschütterlich wie auf einem Felsen gegründet. S.

Entferne von mir alle selbstbegangene Sünde, nnd lass mieh, o König, nicht leiden für das, was andere begangen haben! Noch sind viele Morgenröten nicht aufgegangen; verleihe nns, in ihnen zu leben, o Varuna! 9.«

Sie werden bemerkt haben, dass Varnna in einigen Versen dieses Hymnus Âditya oder Sohn der Aditi genannt wurde. Nun bedent Aditi Urendlichkeit, von dita, gebunden, und a, nieht. Aditi selbst wird dann und wann im Veda angernfen als das Jenseits, als das was jenseit der Erde und des Himmels und der Sonne und der Morgenröte ist — eine sehr überraschende Vorstellung in jener frühen Periode des religiösen Denkens. Häufiger jedoch als Aditi treffen wir die Âdityas an, wörtlich die Söhne der Aditi, oder die Götter jenseit des sichtbaren Himmels und der Erde — in einem Sinne, die unendlichen Götter. Einer von ihnen ist Varuna, die anderen Mitra und Aryaman (Bhaga, Daksha, Amsa), die meisten von ihnen abstrakte Namen, wenn sie auch auf den Himmel und das Sonnenlicht als ihre erste, freilich beinahe vergessene Quelle hinweisen.

Wenn Mitra und Varnna zusammen augerufen werden, können wir noch dunkel merken, dass sie ursprünglich Tag und Nacht. Licht und Finsternis bedenteten. Aber in ihrer mehr persönlichen und so zu sagen dramatischen Erscheinung sind Tag und Nacht in der vedischen Mythologie die zwei Asvins oder Reiter.

Auch Aditi, die Unendliche, zeigt noch einige wenige Spuren ihres ursprünglichen Znsammenhanges mit der unendlichen Morgenröte: aber in ihrem mehr persönlichen und dramatischen Charakter wird diese von den vedischen Dichtern als Ushas gepriesen, die griechische Eos, die schöne Jungfran des Morgens, geliebt von den Asvins, geliebt von dem Sonnengott, aber vor ihm gerade in dem Augenblick verschwindend, wo er

sie mit seinen goldenen Strahlen zu umarmen versucht. Die Sonne selbst, welche wir schon zuvor verschiedene Male unter einigen der göttlichen Personificationen der Luft und des Himmels und selbst der Erde erkannten, erscheint ferner in ihrer vollen Persönlichkeit unter den Namen Sûrya (Helios), Savitr, Pûshan, Vishau u. s. w.

Sie ersehen hieraus, wie groß das Missverständnis sein würde, wenn man den Versuch machen wollte, die ganze indogermanische Mythologie auf Sonnenvorstellungen und nur auf Sonnenvorstellungen zurückzuführen. Wir haben gesehen, wie reichlich die Erde, die Luft und der Himmel ihr Teil beigetragen haben zu dem frühesten religiösen und mythologischen Schatz der vedischen Indogermanen. Bei alledem nahm die Sonne in jener alten Sammlung indogermanischer Gedanken, welche wir Mythologie nennen, dieselbe centrale und beherrschende Stellung ein, welche sie bis jetzt, unter verschiedenen Namen, in unseren eigenen Gedanken einnimmt.

Was wir Morgen nennen, das nanuten die alten Indogermanen die Sonne oder die Morgenröte, »und es giebt keine so tiefe Feierlichkeit für ein richtig denkendes Wesen, wie die der Morgenröte «. (Dies sind nicht meine Worte, sondern die Worte eines unserer größten Dichter, eines der treuesten Verehrer der Natur - John Ruskin.) Was wir Mittag und Abend und Nacht nennen, was wir Frühling und Winter, was wir Jahr und Zeit und Leben und Ewigkeit nennen - alles das nannten die alten Indogermanen Sonne. Und doch wundern sieh weise Leute und sagen, wie merkwürdig, dass die alten Indogermanen so viele Sonnenmythen hatten. Nun, jedesmal wenn wir » Guten Morgen « sagen, vollziehen wir einen Sonuenmythus. Jeder Diehter, welcher singt, dass »der Mai den Winter wieder aus dem Felde sehlägt«, vollzicht einen Sonnenmythus. Jede »Weihnachtsnummer « unserer Zeitungen — welche das alte Jahr ausläutet und das neue einläntet - ist übervoll von Sonnenmythen. Erschrecken Sie nicht vor Sonnenmythen; so oft Sie vielmehr in der alten Mythologie auf einen alten Namen stoßen, der nach den strengsten Lantregeln (denn dies ist eine conditio sine qua

non auf ein Wort zurückgeführt werden kann, welches Sonne bedeutet oder Morgenröte oder Nacht oder Frühling oder Winter, nehmen Sie es für das, was es ursprünglich sein sollte, und seien Sie nicht zu sehr überrascht, wenn eine Geschichte, die von einem Sonneneponymos erzählt wird, ursprünglich ein Sonnenmythus war.

Niemand hat stärker als ieh gegen die Ausschreitungen der vergleichenden Mythologen protestiert, welche alles in Sonnenlegenden verwandeln; aber wenn ich mauche von den Argumenten lese, welche gegen diese neue Wissenschaft vorgebracht werden, so gestehe ich, dass mich dieselben an nichts so sehr erinnern, als an die Argumente, welche vor einigen hundert Jahren gegen die Antipoden ins Feld geführt sind. Die Leute appellierten damals an den sogenannten gesunden Menschenverstand, der jedem sagen m\u00e4sste, dass die Antipoden num\u00f6glich existieren könnten, weil sie herunterfallen würden. Die beste Antwort, welche die Astronomen geben kounten, war: » Gehet hin und sehet«. Und ich kann jenen gelehrten Skeptikern, welche die Wissensehaft der vergleichenden Mythologie lächerlich machen wollen, auch keinen besseren Rat geben, als diesen: »Gehet hin und sehet!« - d. h. gehet und leset den Veda, und ehe ihr mit dem ersten Mandala zu Ende seid, werdet ihr — das kann ich euch versprechen — nicht länger eure weisen Häupter über die Sonnenmythen schütteln, ob in Indien oder in Griechenland oder in Italien oder selbst in England, wo wir so wenig von der Soune sehen und um so mehr vom Wetter reden - d. h. von einem Sonnenmythus.

Wir haben so aus den Mythen und Gebeten, die uns im Rigveda aufbewahrt sind, ersehen, wie eine Anzahl sogenannter Devas, lichter und sonniger Wesen oder Götter, ins Leben gerufen wurde, wie die ganze Welt mit ihnen bevölkert und jeder Akt der Natur, ob auf der Erde oder in der Luft oder im höchsten Himmel, ihrer Urheberschaft zugeschrieben wurde. Wenn wir sagen, es donnert, so sagten sie früher, Indra donnert; wenn wir sagen, es regnet, so sagten sie, Parganya gießt seine Eimer aus; wenn wir sagen, es dämmert, so sagten sie, die schöne Ushas

erscheint wie eine Tänzerin, ihren Glanz ausbreitend; wenn wir sagen, es wird finster, so sagten sie, Sûrya spannt seine Rosse aus. Die ganze Natur war für die Dichter des Veda lebeudig, die Gegenwart der Götter wurde allenthalben gefühlt, und in jenem Gefühle der Gegenwart der Götter lag ein Keim religiöser Moralität, der stark genug war, könnte es scheinen, um die Leute davon abzuhalten, das so zu sagen vor den Augen der Götter zu begehen, was sie sich geschämt hätten, vor den Augen der Menschen zu begehen. Von Varuna, dem alten Gotte des Himmels, sagt ein Dichter 34:

»Varuna, der große Herr dieser Welten, sieht als ob er nahe wäre. Ob jemand steht oder geht oder sich verbirgt, ob er sich niederlegen oder aufstehen will, was zwei Leute, die zusammen sitzen, einander zuflüstern, König Varuna weiß es, er ist da als der dritte 35. Auch diese Erde gehört Varuna, dem König, und dieser weite Himmel mit den fernen Enden. Die beiden Meere (der Himmel und der Ocean) sind Varuna's Lenden: er ist auch in diesem kleinen Wassertropfen enthalten. Auch wer über den Himmel hinaus fliehen wollte, würde Varuna dem König nicht entgehen 36. Vom Himmel schreiten seine Späher nach dieser Welt, mit tausend Augen überschanen sie diese Erde. König Varuna sieht alles dieses, was zwischen Himmel und Erde, und was jenseits ist. Er hat das Augenzwinkern der Menschen gezählt. Wie ein Spieler die Würfel niederwirft, ordnet er alle Dinge (unwiderruflich). Mögen alle deine bösen Fallstricke, welche zu sieben und sieben und dreifach ausgespannt sind, den Mann fangen, der eine Lüge sagt, den aber freilassen, der die Wahrheit redet.«

Sie sehen, dies ist so schön und in mancher Hinsicht so wahr, wie nur irgend etwas in den Psalmen. Und doch wissen wir, dass es uiemals einen solchen Deva oder Gott oder solch ein Ding wie Varuna gab. Wir wissen, es ist weiter nichts als ein Name mit der ursprünglichen Bedentung » umfassend oder allumfangend«, welcher auf deu siehtbaren gestirnten Himmel angewendet wurde, und sich später, durch einen vollkommen verständlichen Prozess, zu dem Namen eines mit menschlichen

und übermenschlichen Eigenschaften begabten Wesens entwickelte.

Und was für Varuna gilt, das gilt für alle übrigen Götter des Veda und der vedischen Religion, ob sie drei an Zahl sind, oder dreiunddreißig, oder, wie ein Dichter sagt, »dreitansend dreihundert neununddreißig « <sup>37</sup>. Sie sind alle nur Namen, geradeso wie Jupiter und Apollo und Minerva: sicherlich geradeso wie alle Götter einer jeden Religion, welche mit solchen appellativen Titeln bezeiehnet werden.

Möglicherweise wäre jemand, der dies während des vedisehen Zeitalters in Indien oder selbst während des Perikleischen Zeitalters in Griechenland gesagt hätte, wie Sokrates ein Gotteslästerer oder ein Atheist genannt worden. Und doch kann nichts dentlicher oder wahrer sein, und wir werden sehen, dass auch einige von den Dichtern des Veda, und noch mehr der spätere vedäntische Philosoph, eine klare Einsicht hatten, dass es so war.

Nur müssen wir vorsichtig sein in dem Gebrauch jener Phrase: » Es ist weiter nichts als ein Name «. Kein Name ist weiter nichts als ein Name. Jeder Name sollte ursprünglich etwas bedeuten; nur verfehlte er öfters seinen Zweek, das anszudrücken, was er ausdrücken sollte, und wurde dann ein schwacher oder ein leerer Name, oder das, was wir dann »weiter nichts als ein Name« nennen. So war es mit diesen Namen der vedischen Götter. Sie hatten alle den Zweck, das Jenseits anszudrücken, das Unsichtbare hinter dem Sichtbaren, das Übernatürliehe über dem Natürlichen, das Göttliche, Allgegenwärtige und Allmächtige. Sie verfehlten diesen Zweck, das auszudrücken, was seiner Natur nach nicht in einen menschlichen Ausdruck gebracht werden kann. Aber jenes Unaussprechliche selbst blieb trotz aller jener verfehlten Versuche, es ging niemals unter, verschwand niemals aus den Seelen der alten Denker und Dichter, sondern verlangte immer nach neuen und besseren Namen, ja verlangt noch heute danach, und wird danach verlangen, so lange der Mensch ein Dasein auf Erden führt.

## Anmerkungen.

- <sup>1</sup> Muir IV, p. 209.
- <sup>2</sup> Muir IV, p. 214.
- <sup>3</sup> Hibbert Lectures, p. 307.
- 4 RV, X, 168, 3; 4.
- <sup>5</sup> Siehe Kaegi, Rigveda, S. 61.
- 6 RV. II, 13, 12; IV, 19, 6.
- 7 Josuah 10, 13.
- 8 RV. IV. 30, 3; X, 150, 3.
- 9 RV. VIII, 37, 3; 78, 5.
- <sup>10</sup> Muir 1V, p. 23.
- <sup>11</sup> Ebd. p. 142. Eine vortreffliche Arbeit über Parganya ist 1862 von Bühler im "Orient und Occident", vol. I, S. 214 veröffentlicht worden.
  - <sup>12</sup> RV, VII, 101, 6. <sup>13</sup> L. e. V, 63, 3—6. <sup>14</sup> L. e. 1, 35, 9.
  - <sup>15</sup> RV. I, 164, 51. <sup>16</sup> L. e. X, 98, 1.
- <sup>17</sup> RV. V, S3. Siehe Bühler, Orient und Oecident. vol. 1, p. 214; Zimmer, Altindisches Leben, S. 43.
- <sup>18</sup> Sowohl Bühler (Orient und Oecident I, 224) als auch Zimmer Zeitschr. f. D. A. VII, 169) sagen, dass der Blitz RV, VII, 101, 1 als der Sohn Parganya's erscheint. Dies ist zweifelhaft.
  - <sup>19</sup> RV. VIII, 6, 1.
  - <sup>20</sup> Siehe Max Müller, Sanskrit Grammar, § 174, 10.
  - <sup>21</sup> Cf. Gobh. Grhyas. III, 3, 15, vidyut-stanayitnu-prshiteshn.
- $^{22}$  Uggvaladatta, in seinem Kommentar zu den Unâdis $\hat{n}$ tras III. 103 nimmt denselben Übergang von sh zu g in dem Verbum prsh an, als dem Etymon von parganya.
- <sup>23</sup> Wegen anderer Etymologien siehe Bühler, Orient und Occident I, 214; Muir, Original Sanskrit Texts V, 140; Grassmann in seinem Wörterbuch zum Rigveda s. v.; Zimmer, Zeitschr. f. D. A., N. F. VII, 164.
  - <sup>24</sup> [Vgl. oben, S. 19 ff. C. C.
- $^{25}$ Um Perkunas mit parganya zu identifizieren, müssen wir noch einen Schritt rückwärts gehen und das g oder g in der Wurzel parg

als eine Schwächung aus einem utsprünglichen k in park betrachten. Dies ist jedoch ein sehr häufiger Lautwandel . s. Bühler Orient und Oceident 11, 717.

<sup>26</sup> Litanisch perkun-kulke Donnerkeil, perkuno gaisis Sturm. Siehe Völkel. Die lettischen Sprachreste 4879, S. 23.

<sup>27</sup> Cf. Gottesidee bei den alten Preußen. Berlin 1870, p. 23. Die Triade der Götter wird Triburti, Tryboze genannt, l. c. 8, 29.

<sup>28</sup> Grimm, D. Myth. S. 119, und Lasitzki Lasieius Joannes, De Russorum, Moscovitarum et Tartarorum religione, sacrificiis, nuptiarum et funerum ritu, Spirae Nemetum, 1582, idem. De Diis Samagitarum etc.: Basileae, 1615, p. 47.

<sup>29</sup> Grimm, 1. c. S. 119, nach Joh. Gutslaff, Knrzer Bericht und Unterricht von der falsch heilig genandten b\u00e4che in Liefland W\u00f6handa, Dorpat 1644, S. 362—364.

30 Im modernen Esthnisch Pitkue, das finnische Pitcainen ?.

<sup>31</sup> Über die freuden Einflüsse auf esthuische Erzählungen siehe Esthuische Märchen von T. Kreutzwald, 1869, Vorwort von Schiefner, S. IV.

32 Siehe Exkurs G.

33 RV. 11, 25.

34 Atharvayeda IV, 16.

 $^{35}$  Psalm 139, 1, 2  $^\circ$  "Herr, du erforschest mich und kennest mich. 1ch sitze oder stehe auf, so weißt du es. du verstehest meine Gedanken von ferne."

<sup>36</sup> Psalm 139, 9, 10: "Nähme ich Flügel der Morgenröte und bliebe am änßersten Meere, so würde mich doch deine Hand daselbst führen, und deine Rechte mich halten."

----

<sup>37</sup> RV. III, 9, 9; X, 52, 6.

## Veda und Vedânta.

## Siebente Vorlesung.

Ich wundere mieh nicht, dass ich von einigen meiner Zuhörer gebeten bin, einen Teil meiner letzten Vorlesung auf die Beantwortung der Frage zu verwenden, wie die vedische Litteratur abgefasst und aufbewahrt werden konnte, wenn die Schrift in Indien vor 500 v. Chr. nnbekannt war, während die Hymnen des Rigveda von 1500 v. Chr. herstammen sollen. Natürlich fragen die klassischen Gelehrten, welcher Zeitperiode die ältesten Handschriften des Rigveda angehören, und worin der Beweis für das so hohe Alter ihres Inhalts liegt. Ich werde versuchen, diese Frage so gnt ich kann zu beantworten, und will mit dem demütigen Geständnis anfangen, dass die ältesten Handschriften des Rigveda, die uns gegenwärtig bekannt sind, nicht von 1500 ror, sondern von 1500 nach Christo herstammen.

Wir haben demnach eine Kluft von dreitausend Jahren, und es wird einen stattlichen Bogen von Beweisen erfordern, dieselbe zu überbrücken.

Aber dies ist nicht alles.

Sie werden wissen, dass zu Anfang dieses Jahrhunderts, als das Zeitalter Homer's erörtert wurde, ein deutscher Gelehrter, Friedrich August Wolf, zwei hochwichtige Fragen aufwarf:

- 1. Zu welcher Zeit wurden die Griechen zuerst mit dem Alphabet bekannt, und fingen sie au, es zu Insehriften auf öffentlichen Denkmälern, Münzen, Schildern, und zu Staats-wie Privatkontrakten 1 zu beuutzen?
  - 2. Zu welcher Zeit dachten die Griechen zuerst daran, die

Schrift zu litterarischen Zwecken zu gebrauchen, und welches Material wandten sie dazu an?

Diese zwei Fragen und die Antworten, welche sie hervorriefen, warfen ein ganz neues Licht auf die nebelhaften Perioden der griechischen Litteratur. Eine mehr als irgend eine andere beglaubigte Thatsache in der alten Geschichte Griechenlands ist die, dass die Ionier das Alphabet von den Phöniziern lernten. Die Ionier nannten ihre Buchstaben immer phönizische Buchstaben<sup>2</sup>, und sogar der Name Alphabet war ein phönizisches Wort. Wir können es wohl verstehen, dass die Phönizier den Ioniern in Kleinasien die Kenntnis des Alphabets überlieferten, teils zu kommerziellen Zwecken, d. h. um Kontrakte anzufertigen, teils um sie in den Stand zu setzen, jene nützlichen kleinen Schriften, genannt Periplus oder Umfahrten zu gebrauchen. die zur damaligen Zeit für die Seelente denselben Wert hatten. wie die Karten für die Abenteurer des Mittelalters. Aber von da bis zu einer geschriebenen Litteratur, in unserem Sinne des Worts, ist noch ein weiter Schritt. Es ist wohlbekannt, dass die Germanen, namentlich im Norden, ihre Runen zu Inschriften auf Gräbern, Bechern und öffentlichen Denkmälern gebrauchten. aber nicht zu litterarischen Zwecken3. Selbst wenn ein paar Ionier in Milet und anderen Mittelpunkten des politischen und kommerziellen Lebens die Kunst des Schreibens sich ancigneten, wo konnten sie Schreibmaterialien finden? Und. was noch wichtiger ist, wo konnten sie Leser finden? Als die Ionier zn schreiben anfingen, mussten sie mit einer Hant oder mit Lederstückehen zufrieden sein, welche sie diphthera nannten, und bis dies zu der Vollkommenheit des vellum oder Pergaments gebracht wurde, kann der Beruf eines Schriftstellers nicht sehr angenehm gewesen sein 4.

Soviel wir gegenwärtig wissen, fingen die Ionier nngefähr um die Mitte des sechsten Jahrhunderts v. Chr. zu schreiben an: und was man auch immer zu Gunsten der entgegengesetzten Meinung angeführt haben mag, noch gilt Wolf's Ausspruch, dass bei ihnen der Anfang einer geschriebenen Litteratur mit dem Anfang einer Prosa zusammenfiel. Das Schreiben war zu damaliger Zeit eine Mühe, und eine solche Mühe gab man sich nur zu einem großen Zwecke. Daher waren die ersten beschriebenen Hänte so zu sagen Reisehandbücher, genannt Periegesis oder Periodos, oder, wenn sie sich auf Seereisen bezogen, Periplus, also Reiseführer, Bücher, um Reisende durch ein Land oder eine Stadt zu führen. Damit verbunden waren die Berichte über Städtegründungen, die Ktisis. Solche Bücher existierten in Kleinasien während des sechsten und fünften Jahrhunderts, und ihre Verfasser wurden mit einem allgemeinen Namen Logographi, oder λόγιοι oder λογοποιοί genannt<sup>5</sup>, im Gegensatz zu den ἀοιδοί, den Dichtern. Sie waren die Vorläufer der griechischen Geschichtsschreiber, und Herodot (443 v. Chr.), der sogenannte Vater der Geschichte, machte von ihren Werken häufigen Gebrauch.

Diese beginnende litterarische Thätigkeit gehört ganz und gar Kleinasien an. Von den »Führern durch Stadt und Land« scheint sich die Litteratur frühzeitig zu Führern durch das Leben oder philosophischen Aussprüchen erhoben zu haben, wie sie dem Anaximander von Ionien 6 610-547 v. Chr. und Pherekydes von Syrien (540 v. Chr.) zugesehrieben werden. Diese Namen führen uns in das helle Tageslicht der Geschichte, denn Anaximander war der Lehrer des Anaximenes, Anaximenes der des Anaxagoras, und Anaxagoras der des Perikles. Jetzt war das Schreiben eine auerkannte Kunst, und die Ausbildung derselben war hauptsächlich durch den Handel mit Ägypten und die Einführung des Papyros ermöglicht worden. Zur Zeit des Aeschylos (500 v. Chr.) war die Vorstellung der Schrift jedem so geläufig geworden, dass dieser sie öfters zu poetischen Metaphern verwenden konnte<sup>7</sup>, und es scheint wenig Grund vorhanden zu sein, daran zu zweifeln, dass Peisistratos (528 v. Chr.) und Polykrates von Samos (523 v. Chr. zu den ersten Sammlern griechischer Manuskripte gehörten.

Auf diese Weise haben die einfachen Fragen, welche Wolf aufgeworfen hat, dazu geholfen, in die Geschichte der alten griechischen Litteratur, namentlich in Bezug auf ihre ersten Anfänge, etwas wie Ordnung hineinzubringen. Es dürfte deshalb nur natürlich scheinen, dass die beiden ersten Fragen, welche von den Forschern der Sanskrit-Litteratur anfgeworfen werden müssten, folgende wären

- 1. Zu welcher Zeit wurden die Bewohner Indiens mit einem Alphabet bekannt?
- 2. Zu welcher Zeit gebranchten sie zuerst ein solches Alphabet zu litterarischen Zwecken?

Merkwürdig geung blieben diese Fragen jedoch lange Zeit in der Schwebe, und als eine Folge davon war es unmöglich, selbst die ersten Elemente von Ordnung in das Chaos der Sanskrit-Litteratur hineinznbringen 5.

Ich kann hier nur ein paar Thatsachen anführen. Vor der Mitte des dritten Jahrhunderts v. Chr. sind in Indien keine Insehriften zu finden. Die Insehriften aus dieser Zeit sind baddhistisch und stammen aus der Regierung des Asoka, des Großsohnes von Kandragupta, welcher der Zeitgenosse des Selencus war, und an dessen Hof in Patalibothra Megasthenes als Gesandter des Seleneus lebte. Hier stehen wir, wie Sie sehen, auf historischem Grunde. Es ist in der That kanm zu bezweifeln. dass Asoka, der König, welcher diese Insehriften in verschiedenen Gegenden seines großen Reiches aufstellte, von 259—222 v. Chr. regierte.

Diese Insehriften liegen in zwei Alphabeten vor — das eine von reehts nach links gesehrieben und angenseheinlich von einem aramäisehen, d. i. einem semitisehen Alphabete abgeleitet: das andere von links nach reehts geschrieben, und deutlich eine Anpassung, und zwar die künstliche oder systematische Anpassung eines semitischen Alphabets an die Erfordernisse einer indischen Sprache. Dieses zweite Alphabet ist die Quelle aller indischen Alphabete geworden, sowie vieler Alphabete, die hauptsächlich durch buddhistische Lehrer weit über die Grenzen von Indien hinausgetragen sind, wenn auch das älteste tamilische Alphabet direkt aus der semitischen Quelle hergeleitet sein mag, aus welcher jene beiden indischen Alphabete, das rechtsläufige wie das linksläufige, stammen.

Hier haben wir also die erste Thatsaehe, dass nämlich die

Sehrift, selbst zu monumentalen Zwecken, vor dem dritten Jahrhundert v. Chr. in Indien unbekannt war.

Aber die Sehrift zu kommerziellen Zweeken war in Indien vor jener Zeit bekannt. Megasthenes hatte ohne Zweifel ganz reeht, wenn er sagte, dass die Inder die Buehstaben 9 nieht kannten, dass ihre Gesetze ungeschrieben waren, und dass sie nach dem Gedächtnis Recht sprachen. Aber Nearchus, der Admiral Alexanders des Großen, welcher den Indus herabsegelte 325 v. Chr.) und dadurch mit den Kaufleuten in Berührung gebracht wurde, welche die Seestationen Indiens besnehten. hatte wahrseheinlich nicht minder recht, wenn er berichtete, » die Inder sehrieben Briefe auf Banmwolle, die gut zusammengeschlagen war«. Dies waren ohne Zweifel Handelsnrkunden, vielleieht Kontrakte mit phönizischen oder ägyptischen Kapitänen, und sie würden für jene Zeit nichts von der Existenz einer wirklichen gesehriebenen Litteratur in Indien beweisen. In der That behanptet Nearehus selbst, was Megasthenes nach ihm sagte, nämlich dass »die Gesetze der Sophisten in Indien nicht geschrieben seien «. Wenn die grieehisehen Reisenden in Indien zu derselben Zeit von Meilensteinen reden und von Vich, das von den Indern mit versehiedenen Zeiehen und auch mit Zahlen gezeichnet sei, so würde alles dieses vollkommen zu dem stimmen, was wir ans anderen Quellen wissen, dass, wenn auch die Sehreibekunst vor der Zeit der Eroberung Alexanders Indien erreicht haben mag, ihr Gebraueh zu litterarischen Zwecken dennoch nieht aus einer viel früheren Epoehe herrühren kann.

Hier stehen wir nun einer sehr auffallenden Thatsache gegenüber. Die Schrift war in Indien vor dem vierten Jahrhundert v. Chr. unbekannt, und doch verlangt man von nus zu glanben, dass die vedische Litteratur in ihren drei bestimmten Perioden, der Mantra, Bråhmana- und Sütraperiode, wenigstens tansend Jahre hinter unsere Ära zurüekgehe.

Nun besteht der Rigveda allein, welcher eine Sammlung von zehn Büchern von Hymnen an verschiedene Gottheiten enthält, aus 1017 (1028) Gedichten, 10,580 Versen und ungefähr 153,826 Worten <sup>10</sup>. Wie wurden diese Gedichte verfasst — nnd sie sind in einem sehr vollkommenen Metrum verfasst nnd wie sind sie sodann von 1500 v. Chr. bis auf 1500 n. Chr. überliefert worden, d. h. bis auf die Zeit, welcher die meisten nuserer besten Sanskrit-Handschriften angehören?

Ganz und gar aus dem Gedüchtnis. Dies mag wunderbar klingen, aber — was noch wunderbarer klingen mag und doch eine Thatsache ist, von der sich jedermann, der daran zweifelt. leicht überzengen kann — selbst im gegenwärtigen Augenblicke würden wir, wenn jede Handschrift des Rigveda verloren wäre, imstande sein, ihn ganz und gar wiederherzustellen — aus dem Gedächtnis der Srotriyas in Indien. Diese einheimischen Studenten lernen den Veda answendig, und sie lernen ihn aus dem Munde ihres Gurns, nie ans einem Mannskript, noch weniger aus meiner gedruckten Ausgabe — und nach einiger Zeit lehren sie ihn wieder ihren Schülern.

Ich habe solche Studenten auf meinem Zimmer in Oxford gehabt, die nicht nur diese Hymnen hersagen konnten, sondern sie auch mit ihren eigenen Accenten hersagten (deun das vedische Sanskrit hat Accente wie das Griechische), ja sogar, wenn sie auf meine gedruckte Ausgabe des Rigveda sahen, mit vollkommener Sicherheit einen Druckfehler herausfanden.

Ich kann Ihnen mehr sagen. Es giebt kann irgendwelche Varianten in unseren Manuskripten des Rigveda; nur die verschiedenen Schulen in Indien haben ihre eigenen Lesarten gewisser Stellen, und überliefern diese mit großer Sorgfalt. Anstatt also Handschriften zu vergleichen, wie wir es im Griechischen und Lateinischen thun, habe ich einige meiner Freunde gebeten, diese vedischen Studenten zu kollationieren, welche ihren eigenen Rigveda im Gedächtnis herumtragen, und mir die verschiedenen Lesarten nach diesen lebenden Antoritäten mitzuteilen.

Hier also haben wir es nicht mit Theorien zu thun, sondern mit Thatsachen, von denen sich jedermann überzeugen kann. Der ganze Rigveda, und ein gutes Teil mehr, ist noch im gegenwärtigen Augenblicke in der mündlichen Überlieferung einer Anzahl von Gelehrten vorhanden, welche, wenn sie Lust

hätten, jeden Buehstaben und jeden Accent genau so wie wir sie in unseren alten Handschriften finden, niederschreiben könnten.

Natürlich wird dieses Answendiglernen unter einer strengen Zucht betrieben; es wird in der That als eine heilige Pflicht betrachtet. Ein einheimischer Freund von mir, der selbst ein ausgezeichneter Vedakenner ist, sagt mir, dass ein Knabe, der als Studierender des Rigveda erzogen werden soll, ungefähr acht Jahre im Hause seines Lehrers zubringen muss. Er hat zehn Bücher zu lernen: erstens die Hymnen des Rigveda, dann eine prosaische Abhandlung über die Opfer, genannt das Brähmana. ferner das sogenannte Waldbuch oder Åranyaka, außerdem die Regeln über die häuslichen Ceremonien, und endlich sechs Abhandlungen über Aussprache, Grammatik, Etymologie. Metrik, Astronomie und Ceremonienwesen.

Diese zehn Bücher enthalten nach der Berechnung ungefähr 30,000 Zeilen, jede Zeile zu zweiunddreißig Silben angenommen.

Ein Schüler studiert während der acht Jahre seiner theologischen Lehrlingschaft jeden Tag, mit Ausnahme der Feiertage, welche die »lesefreien Tage « heißen. Da es nun 360 Tage in einem Mondjahre giebt, hat er in den acht Jahren 2880 Tage. Zieht man davon 384 Feiertage ab, so erhält man 2496 Arbeitstage während der acht Jahre. Dividiert man die Zahl der Zeilen, 30,000, mit der Zahl der Arbeitstage, so erhält man ungefähr zwölf Zeilen, die an jedem Tage zu lernen sind, obgleich noch obendrein viel Zeit damit hingeht, das Gelernte zu üben und herzusagen.

Das ist also der gegenwärtige Stand der Dinge, wenn ich auch zweifle, ob derselbe viel länger andauern wird, und es meinen Freunden stets ans Herz lege, und es darum auch denjenigen, welche sich bald als Civilbeamte in Indien dauernd niederlassen werden, zur Pflicht mache, ja das zu lernen, was noch von jenen lebendigen Bibliotheken zu lernen ist. Viel Sanskrit-Gelchrsamkeit ist für immer verloren, wenn jene Rasse der Srotriyas erlöschen wird.

Jetzt lassen Sie nus wieder in die Vergangenheit blieken. Vor ungefähr tansend Jahren zog ein Chinese mit Namen I-tsing nach Indien, um Sanskrit zu lernen und dadurch fähig zu werden, einige der heiligen Bücher seiner Religion, welche ursprünglich in Sanskrit geschrieben waren, ins Chinesische zu übersetzen. Er verließ China im Jahre 671, kam 673 zu Tämralipti in Indien an, und ging nach dem großen Kolleg und Kloster Nålanda, wo er Sanskrit studierte. 695 kehrte er nach China zurück und starb 713 <sup>14</sup>.

In einem seiner Werke, das wir noch chinesisch besitzen, giebt er einen Bericht über das, was er in Indien sah, nicht nur unter seinen eigenen Religionsgenossen, den Buddhisten, sondern anch unter den Brahmanen 12.

Von den buddhistischen Priestern sagt er, dass sie, wenn sie die fünf und die zehn Gebote hersagen können, die 100 Hymnen des Mâtrketa lernen, und sodann die 150 Hymnen desselben Dichters. Wenn sie imstande sind, diese herzusagen, fangen sie das Studinm der Sûtras ihres heiligen Kanons an. Sie lernen auch die Gâtakamâlâ 13 auswendig, welche einen Bericht von Buddha in früheren Existenzzuständen giebt. Dann spricht I-tsing von den Inseln der Südsee, wie er sie neunt, welche er besuchte, nachdem er Indien verlassen hatte, und sagt: «Es giebt mehr als zehn Inseln in der Südsee. Dort sagen sowohl Priester wie Laien die Gâtakamâlâ her, wie sie die oben erwähnten Hymnen hersagen; aber dieselbe ist noch nicht ins Chinesische übersetzt worden.«

Eine von diesen Geschichten — fährt er fort — wurde von einem Könige Kié-zhih in Verse gebracht und in Musik gesetzt, und vor dem Publikum mit einer Musikgesellschaft und mit Tanz aufgeführt — augenscheinlich ein buddhistisches Mysterienstück.

I-tsing giebt sodann einen kurzen Bericht über das System der Erziehung. Die Kinder, sagt er, lernen die nennundvierzig Buchstaben und die 10,000 |zusammengesetzten Buchstaben, wenn sie sechs Jahre alt sind, und werden damit gewöhnlich in einem halben Jahre fertig. Dies entspricht nugefähr 300 Versen,

jeder Sloka zu zweiunddreißig Silben. Es wurde ursprünglich von Mahesvara gelehrt. Im Alter von acht Jahren fangen die Kinder an, die Grammatik von Pânini zu lernen, und kennen sie in ungefähr acht Monaten. Sie besteht aus 1000 Slokas, welche Sûtras heißen.

Dan'n folgt die Liste der Wurzeln dhâtul und die drei Anhänge (khila), welche wiederum aus 1000 Slokas bestehen. Die Knaben beginnen mit den Anhängen, wenn sie zehn Jahre alt sind, und kommen in drei Jahren zu Ende.

Wenn sie das Alter von funfzehn Jahren erreicht haben. fangen sie an, einen Kommentar über die Grammatik Sûtra zu studieren, und verwenden fünf Jahre auf dessen Erlernung. Und hier giebt I-tsing seinen Landsleuten, von denen manche nach Indien kamen, um Sanskrit zu lernen, es jedoch sehr unvollkommen erlernt zu haben scheinen, den folgenden Rat: »Wenn Chinesen «, sagt er, »nach Indien gehen, mit dem Wunsche, dort zu studieren, so sollten sie zu allererst diese grammatischen Werke erlernen, und erst dann andere Dinge: wo nicht, werden sie nur ihre Arbeit versehwenden. Diese Bücher sollten auswendig gelernt werden. Aber dies eignet sich nur für Leute von hoher Begabung ... Sie sollten Tag und Nacht hart studieren, ohne sieh einen einzigen Augenblick träger Ruhe hinzugeben. Sie sollten Confueius gleichen, bei dessen hartem Studium der Einbaud seines Yih-king dreimal durch Abnutzung auseinander ging, und dem Sui-shih, der ein Bueh hundertmal nach einander zu lesen pflegte.« Dann folgt eine Bemerknug, die im Chinesischen leichter verständlich ist als in unserer Sprache: »Die Haare eines Stiers werden nach tausenden gezählt, aber das Horn des Einhorns ist nur eins.«

Dann sprieht 1-tsing von dem hohen Grad der Vollkommenheit, welchen das Gedächtnis dieser Studenten erreichte, sowohl unter den Buddhisten als auch unter den Ketzern. »Solche Leute«, sagt er. »könnten ihrem Gedächtnis den Inhalt zweier Bände anvertrauen, wenn sie dieselben nur einmal gelernt hätten.«

Und indem er sodann auf die Ketzer, welche wir die

orthodoxen Brahmanen nennen würden, zu sprechen kommt, sagt er: »Die Brahmanen werden überall in den fünf Bezirken von Indien für die Ehrenhaftesten angesehen. Sie gehen nicht mit den anderen drei Kasten, und andere gemischte Volksklassen sind noch weiter von ihnen getrenut. Sie verchren ihre Schriften, die vier Vedas, welche etwa 100,000 Verse enthalten... Die Vedas werden von Mund zu Mund überliefert, nicht auf Papier geschrieben. Es giebt in jeder Generation dergleichen kluge Brahmanen, welche diese 100,000 Verse hersagen können... Ich habe selbst solche Lente gesehen.«

Hier haben wir also einen Augenzeugen, der im siebenten Jahrhundert n. Chr. Indien besuchte, Sanskrit lernte und ungefähr zwölf Jahre in verschiedenen Klöstern zubrachte — einen Mann, der keine eigenen Theorien über die mündliche Überlieferung besaß, sondern im Gegenteil, da er ans China kam, durchaus mit der Vorstellung einer geschriebenen, ja gedruckten Litteratur vertraut war — und was sagt er: Die Vedas sind nicht auf Papier geschrieben, sondern werden von Mund zu Mund überliefert.

Freilieh kann ich hier I-tsing nicht ganz Beifall geben. Jedenfalls dürfen wir aus dem, was er sagt, nicht schließen, dass überhandt zu seiner Zeit keine Sanskrit-Handschriften existierten. Wir wissen, dass sie existierten. Wir wissen, dass im ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung Sanskrit-Handschriften von Indien nach China gebracht und dort übersetzt wurden. Höchstwahrscheinlich also waren auch Veda-Mannskripte vorhanden. Allein bei alledem hatte I-tsing recht, wenn er vermutete, dass die Studenten solche Handschriften nicht benntzen durften, sondern dass sie den Veda immer answendig zu lernen hatten, und zwar aus dem Munde eines dazu besonders geeigneten Lehrers. Schon der Umstand, dass in den späteren Gesetzbüchern strenge Strafen gegen diejenigen angedroht werden, welche den Veda abschreiben oder ans einer Handschrift lernen, zeigt, dass Handschriften vorhanden waren, und dass ihr Vorhandensein ernstlich gegen das alte Vorrecht der Brahmanen verstieß, als die allein rechtmäßigen Lehrer ihrer heiligen Schriften zu gelten.

Gehen wir nun, nach Anhörung dieses Berichts von I-tsing, noch einmal um etwa tausend Jahre zurück, so werden wir uns weniger skeptisch aufgelegt fühlen bei der Annahme des Zengnisses, welches wir in den sogenannten Prâtisâkhyen finden, d. h. Sammlungen von Regeln, die nach unserer gegenwärtigen Kenntnis ins fünfte Jahrhundert v. Chr. zurückreichen und uns fast dasselbe erzählen, was wir zu dieser Stunde in Indien sehen können, nämlich dass die Erzichung der Kinder ans den drei zweimal gebornen Kasten, den Brâhmanas, Kshatriyas und Vaisyas, darin bestand, dass sie wenigstens acht Jahre in dem Hause eines Guru zubrachten und die alten vedischen Hymnen answendig lernten.

Die Kunst des Lehrens war selbst zu jener frühen Zeit in ein vollkommenes System gebracht worden, und zu jener Zeit giebt es sicherlich nicht die geringste Spur von irgend etwas wie ein Buch, oder eine Haut, oder ein Pergament, Papier, Feder oder Tinte, was dem indischen Volke auch nur dem Namen nach bekannt gewesen wäre; während ein jeder Ausdruck, der mit dem, was wir Litteratur nennen würden, im Zusammenhange steht, auf eine Litteratur hinweist — wir können dieses Wort nicht umgehen — welche nur im Gedächtnis existierte und mit der peinlichsten Sorgfalt vermöge der mündlichen Überlieferung fortgepflanzt wurde.

Ich habe in diese Einzelheiten eingehen müssen, weil ich weiß, dass es bei unseren Begriffen von Litteratur eine große Anstrengung erfordert, sich die bloße Möglichkeit einer ohne die Schrift vorhandenen beträchtlichen Masse von Poesie und noch mehr von Prosa vorzustellen. Und anch hier sehen wir nur das, was wir anderswo sehen, nämlich dass der Mensch, ehe die großen Entdeckungen der Civilisation gemacht wurden, doch die Fähigkeit besaß, wenn auch mit größerer persönlicher Anstrengung das zu erreichen, was uns, die wir an leichtere Arbeit gewöhnt sind, unmöglich scheint. Sogenannte Wilde waren imstande, Kieselsteine zu schneiden und Fener durch Reibung von

Holzstücken hervorzubringen, was unsere geschicktesten Handarbeiter nicht vermögen. Sollen wir unn annehmen, wenn sie gewisse Lieder aufbewahren wollten, die ihnen nach ihrem Glauben die Gunst ihrer Götter verschafft, ihnen Regen vom Himmel gebracht oder sie zum Siege geführt hatten, hätten sie keine Mittel gefunden, dies zu thun? Wir brauchen unr solche Berichte zn lesen, wie sie uns z. B. Herr William Wyatt Gill in scinen »Historical Sketches of Savage Life in Polynesia «11 gegeben hat, nm zn sehen, wie ängstlich selbst die Wilden darauf bedacht sind, die Erinnerungen an ihre alten Helden, Könige und Götter aufzubewahren, besonders wenn Würde und Adel gewisser Familien von diesen Liedern abhängt, oder wenn sie das enthalten, was man die Besitztitel zu großen Gütern nennen könnte. Und dass die vedischen Inder nicht die einzigen Wilden des Altertums waren, welche das Mittel entdeckten, eine große Litteratur durch mündliche Überlieferung aufzubewahren, können wir ans Cäsar 15 lernen, einem nicht gerade leichtglänbigen Zengen, welcher uns erzählt, dass » die Druiden eine große Anzahl von Versen answendig wissen sollen, dass manche von ihnen zwanzig Jahre damit hinbringen, dieselben zu lernen, und dass sie es für unrecht halten, sie niederzuschreiben « - genan dieselbe Geschichte, die wir in Indien hören.

Wir müssen noch einmal zu der chronologischen Frage znrückkehren. Wir haben die Existenz des Veda verfolgt, wie er durch mündliche Überlieferung erhalten worden ist, von unseren Tagen bis auf die Tage des I-tsing im siebenten Jahrhundert n. Chr., und weiter bis zur Periode der Prâtisâkhyas, im fünften Jahrhundert v. Chr.

In jenem füuften Jahrhundert v. Chr. fand die Erhebung des Buddhismus statt, einer Religion, welche auf den Trümmern der vedischen Religion erbaut ist, und deren Fundament, so zu sagen, in der Ableugnung der göttlichen Autorität besteht, die dem Veda von allen orthodoxen Brahmanen zugeschrieben wird.

Was deshalb von vedischer Litteratur besteht, muss in jene Jahrhunderte hineingebracht werden, welche der

Erhebung des Buddhismus vorausgehen, und wenn ich Ihnen sage, dass es drei Perioden vedischer Litteratur giebt, welche so untergebracht werden müssen, von denen die dritte die zweite und die zweite die erste voranssetzt, und dass uns selbst jene erste Periode eine Sammlung, und zwar eine systematische Sammlung vedischer Hymnen zeigt, werden Sie, denke ich, mit mir darin übereinstimmen, dass die Vedisten nicht aus einem Begehren nach hoher Altertümlichkeit, sondern einfach aus Respekt vor den Thatsachen zu dem Schlusse gelangt sind, dass diese Hymnen, deren Handschriften uns nicht über das funfzehnte Jahrhundert nach Christo zurückführen, im funfzehnten Jahrhundert vor Christo entstanden sein müssen.

Auf eine Thatsache muss ich noch einmal znrückkommen, weil ich denke, dass sie anch den ärgsten Skeptiker überzeugen muss.

Ieh erwähnte, dass die frühesten Inschriften, welche in Indien aufgefunden sind, in die Regierung des Königs Asoka (259—222 v. Chr.) gehören. Was ist die Sprache jener Inschriften? Ist es das Sanskrit der vedischen Hymnen? Sieherlich nicht. Ist es das spätere Sanskrit der Brahmanas und Sütras? Sieherlich nicht. Diese Inschriften sind in den lokalen Dialekten geschrieben, wie sie damals in Indien gesprochen wurden, und diese lokalen Dialekte unterscheiden sieh von dem grammatischen Sanskrit beinahe so stark, wie das Italienische vom Lateinischen.

Was folgt daraus? Erstlich, dass das archaistische Sanskrit des Veda vor dem dritten Jahrhundert v. Chr. aufgehört hatte. gesprochen zu werden. Zweitens, dass selbst das spätere grammatische Sanskrit von der größeren Volksmasse nicht mehr gesprochen und verstanden wurde, dass also das Sanskrit aufgehört, ja wir können sagen, lange aufgehört hatte, die gesprochene Sprache des Landes zu sein, als der Buddhismus sich erhob, und dass darum die Jugend und Mannheit der alten vedischen Sprache weit jenseit der Periode liegen, welche die Religion des Buddha entstehen sah, der, obgleich er das Sanskrit, ja selbst das vedische Sanskrit gekannt haben mag, seinen Schülern

immer und immer die Pflicht ans Herz legte, seine Lehren in der Sprache des Volkes zu predigen, dem dieselben zu Gute kommen sollten.

Und nun, da die mir bewilligte Zeit beinahe zu Ende ist, finde ich, wie es immer geht, dass ich nieht imstande gewesen bin, Ihnen die Hälfte von dem zu sagen, was ieh Ihnen Belehrendes aus Indien zu sagen hoffte, wenn auch nur für diesen einen Zweig menschlicher Wissenschaft, das Studium des Ursprungs der Religion. Ich hoffe jedoch, es ist mir gelungen, Ihnen den gänzlich nenen Anblick zu zeigen, welchen das alte Problem der Theogonie, oder des Ursprungs und Werdens der Devas oder Götter, unter dem Liehte annimmt, welches es durch den Veda erhält. Anstatt positiver Theorien haben wir nun positive Thatsachen, nach denen wir uns anderswo vergebens umsehen, und wenn auch noch ein beträchtlicher Zwischeuraum zwischen den Devas des Veda, selbst in ihrer höchsten Gestalt, und solchen Vorstellungen wie Zens, Apollon und Athene vorhanden ist, so ist doeh das Hanpträtsel gelöst, und wir wissen jetzt wenigstens, aus welchem Stoffe die Götter der alten Welt gemacht sind.

Aber dieser theogonische Prozess ist blos eine Seite der alten vedischen Religion, und es giebt zwei andere Seiten von mindestens derselben Wiehtigkeit, ja sogar von einem tieferen Interesse für uns.

Es giebt thatsäehlich drei Religionen im Veda, oder, wenn ich so sagen darf, drei Schiffe in einem großen Tempel, welche gleichsam vor unseren Augen von den Dichtern, Propheten und Philosophen aufgeführt werden. Anch hier können wir die Arbeit und die Arbeiter beobachten. Wir haben es nicht nur mit harten Formeln, mit unverständlichen Ceremonien und mit versteinerten Fetischen zu thun; wir können sehen, wie der menschliche Geist durch einen vollkommen vernünftigen Prozess zu allen seinen späteren Unvernünftigkeiten gelangt. Das ist es, was den Veda vor allen anderen Religionsbüchern auszeichnet. Vieles ist ohne Zweifel auch im Veda und in dem vedischen Ceremoniell bereits alt und unverständlich, hart und

versteinert. Aber in vielen Fällen ist die Entwickelung von Namen und Vorstellungen, ihr Übergang vom Natürliehen zum Unnatürliehen, vom Einzelnen zum Allgemeinen noch im Fluss begriffen, und dies ist gerade der Grund, warum wir es so sehwer, ja fast unmöglieh finden, die werdenden Gedanken des Veda in die fertige, und mehr als fertige Sprache unserer Zeit zu übertragen.

Nehmen wir eins der ältesten Wörter für Gott im Veda, meinetwegen deva, das lateinische deus. Die Wörterbücher sagen Ihnen, dass deva Gott und Götter bedeutet, und so ist es auch ohne Frage. Aber wenn wir deva in den vedischen Hymnen immer mit Gott übersetzten, würden wir die Gedanken der vedisehen Diehter nicht übersetzen, sondern vollständig umwandeln. Ieh meine nieht nur, dass unsere Idee von Gott ganz und gar von der Idee versehieden ist, welehe das Wort deva ausdrücken sollte; selbst die grieehisehe und römisehe Vorstellung von Göttern würde durehans nicht passen, um die Trägerin der Gedanken zu sein, welehe in dem Worte deva niedergelegt sind. Deva bedeutete anfänglich hell, und niehts anderes. Da es hell bedeutete, wurde es beständig von dem Himmel, den Sternen, der Sonne, der Morgenröte, dem Tage. dem Frühling, den Flüssen, der Erde gebraucht; und wenn ein Dichter von allen diesen mit einem und demselben Worte reden wollte - mit einem sogenannten generellen Ausdruck - nannte er sie alle Devas. Nachdem dies geschehen war, bedeutete deva nicht länger »die Hellen«, sondern der Name umfasste alle Eigensehaften, welche der Himmel und die Sonne und die Morgenröte mit einander teilten, mit der einzigen Ausnahme derjenigen, welche jedes einzeln für sich besaß.

Hier sehen Sie, wie durch den einfachsten Prozess aus den Devas, den Hellen, werden konnten und wurden die Devas, die Himmlischen, die Gütigen, die Mächtigen, die Unsichtbaren, die Unsterbliehen — und am Ende gar etwas den  $\Im \varepsilon ni$  oder dii) der Griechen und Römer sehr Ähnliches.

Anf diese Weise wurde in der alten Religion des Veda ein Jenseits, das Jenseits der Natur anfgebaut, und mit Devas und

Asuras und Vasus und Ädityas bevölkert, lauter Namen für die hellen Sonnen-, Himmels-, Tages- und Frühlingsmächte der Natur, ohne jedoch selbst die finsteren und unfreundlichen Mächte gänzlich auszuschließen, die Mächte der Nacht, der dunkeln Wolken oder des Winters, welche zwar Schaden zufügen können, aber am Ende immer bestimmt sind, der Tapferkeit und Kraft ihrer lichten Gegner zu unterliegen.

Wir kommen nun zu dem zweiten Schiff des vedischen Tempels, dem zweiten Jenseits, welches die Rishis dunkel empfanden, und erfassten und benannten: nämlich zu der Welt der abgesehiedenen Geister.

Es gab in Indien, wie überall, noch einen sehr alten Glauben, welcher naturgemäß in den Herzen der Menschen erwuchs, dass ihre Väter und Mütter, wenn sie ans diesem Leben schieden, in ein Jeuseits kämen, wo dies auch immer sein mochte, ob im Osten, von wo alle hellen Götter zu kommen sehienen, oder — die hänfigere Ansieht — im Westen, dem Lande, wohin sie zu gehen schienen, welches im Veda das Reich des Yama oder der untergehenden Sonne heißt. Die Idee, dass Wesen, die einstmals existiert hatten, je aufhören könnten zu existieren, hatte noch nicht Eingang in ihre Seelen gefunden: und aus dem Glauben, dass ihre Väter, wenn auch ihren Augen entrückt, irgendwo weiter lebten, entstand der Glaube an ein anderes Jenseits und die Keime einer anderen Religion.

Auch war ja die lebendige Kraft der Väter selbst nach ihrem Tode nicht ganz unmerklich geworden oder erlosehen. Ihre Gegenwart wurde in den alten Gesetzen und Gebränchen der Familie, von denen die meisten auf ihrem Willen und Ansehen bernhten, nach wie vor wahrgenommen. So lange die Väter sieh ihres Lebens und ihrer Kraft erfreuten, war ihr Wille Gesetz, und wenn sieh nach ihrem Tode Zweifel und Streit erhob in Bezug auf Recht und Sitte, war es nur natürlich, dass man an das Gedächtnis und Ansehen der Väter appellierte, um solehe Streitigkeiten zu sehlichten — dass ihr Wille noch immer als das Gesetz galt.

So sagt Manu (IV, 178): »Auf dem Pfade, auf welchem seine Väter und Großväter gegangen sind, auf jenem Pfade der Gnten mag er wandeln, und er wird nicht fehlgehen.«

Auf dieselbe Art nun, wie aus den hellen Mächten der Natur die Devas oder Götter hervorgegangen waren, entstand aus den Prädikaten, welche den Verstorbenen gemein sind, wie pitrs, Väter, preta, dahingegangen, eine andere allgemeine Vorstellung, das was wir die Manen nennen, die Gütigen, die Vorfahren, Schatten oder Geister, deren Verehrung nirgends so entwickelt war wie in Indien. Jener allgemeine Name Pitrs oder Väter zog mit der Zeit alles an, was den Vätern gemeinsam war. So kam es, dass er nieht nur die Väter bedeutete, sondern unsiehtbare, gütige, mächtige, unsterbliche, himmlische Wesen, und wir können im Veda vielleicht besser als anderswo die unvermeidliche, aber höchst rührende Metamorphose alten Denkens beobachten — die Liebe des Kindes zu Vater und Mutter, welche sieh zu einem instinktmäßigen Glauben an die Unsterblichkeit der Seele verklärt.

Es ist merkwürdig, und in Wahrheit mehr als merkwürdig, dass dieser wiehtige und in die Augen fallende Zug der Religion der alten Hindus nicht nur übersehen, sondern dass neuerdings sogar seine Existenz bezweifelt worden ist. Herbert Spencer, der soviel gethan hat, um die Anfmerksamkeit auf die Ahnenanbetung als einen natürliehen Bestandteil der Religion unter allen wilden Völkern zu lenken, erklärt aufs nachdrücklichste 16, »er habe es angedeutet gefunden, in der Unterhaltung gehört und nun gedrnekt vor sich, dass kein indogermanisches oder semitisches Volk, so viel wir wissen, ans der Anbetung der Toten eine Religion gemacht zu haben scheint «. Ich bezweifle seine Worte nicht, aber über einen so wiehtigen Punkt hätte H. Spencer wohl seine Autoritäten nennen können. Es scheint mir fast unmöglich, dass jemand, der anch nur ein Bneh über Indien nachgeschlagen hat, eine solche Behauptung hat aufstellen können. Im Rigveda giebt es Hymnen an die Väter. In den Brâhmanas und Sûtras finden sieh ausführliche Beschreibungen über die Verehrung, die den Vätern gebührt. Die

epischen Gediehte, die Gesetzbücher, die Parânas wimmeln samt und sonders von Anspielungen auf die Ahnenopfer. Das ganze gesellschaftliche Gebäude von Indien, mit seinen Erbund Heiratsgesetzen 17 bernht auf einem Glauben an die Manen — und doeh sagt man uns, kein indogermanisches Volk habe ans der Totenverehrung eine Religion gemacht.

Die Perser hatten ihre Fravashis, die Griechen ihre  $\epsilon \tilde{t}$ - $\delta \omega \lambda a$ , oder vielmehr ihre  $\vartheta \epsilon \delta i$   $\pi \alpha \iota v \varrho \bar{\varrho} \delta i$  und ihre  $\delta \alpha \dot{\iota} \mu o \nu \epsilon \varsigma$ ,

έσθλοὶ, ἐπιχθόνιοι, φύλαχες θνητῶν ἀνθοώπων · οῦ δα φυλάσσουσίν τε δίχας καὶ σχέτλια ἔργα, ἢέρα ἑσσάμενοι πάντη φοιτῶντες ἐπ' αἶαν, πλουτοδόται (Hesiodi Opera et dies, vv. 122—126);

während unter den Römern die Lares familiares und die Divi Manes eifriger verehrt wurden als irgend welche anderen Götter 18. Manu geht soweit, dass er uns an einer Stelle sagt (III, 203): »Wenn die Brahmanen ihren Ahnen opfern, so ist dies mehr wert, als wenn sie den Göttern opfern«, und doch sagt man uns, kein indogermanisches Volk habe aus der Totenverehrung eine Religion gemacht.

Im Veda werden die Pitrs oder Väter zugleieh mit den Devas oder Göttern angerufen, aber nicht mit denselben verwechselt. Die Devas werden niemals zu Pitrs, und wenn auch solche Adjektiva wie de va zuweilen auf die Pitrs angewandt und diese dadurch zu dem Range der älteren Klassen von Devas Manu III, 192; 284. Yâgñavalkya I, 268) erhoben werden, ist es doch leicht zu sehen, dass die Pitrs und die Devas beide ihren unabhängigen Ursprung hatten, und dass sie zwei total verschiedene Phasen des menschlichen Geistes bei der Erschaffung der Gegenstände seiner Verehrung darstellen. Dies ist eine Lehre, welche niemals vergessen werden sollte.

Wir lesen im Rigveda, VI, 52, 4: »Mögen die aufgehenden Morgenröten mich beschützen; mögen die strömenden Flüsse mich beschützen, mögen die festen Berge mich beschützen, mögen die Väter mich beschützen bei dieser Anrufung der Götter «. Hier kann niehts klarer sein, als die besondere Existenz der

Väter, getrennt von den Morgenröten, den Flüssen und den Bergen, wenn sie auch in einer allgemeinen Devahûti oder Götteranrufung mit eingesehlossen werden.

Wir müssen jedoch von vornherein zwischen zwei Klassen oder vielmehr zwischen zwei Vorstellungen von Vätern unterscheiden. Die eine umfasst die fernen, halbvergessenen und beinahe sagenhaften Vorfahren gewisser Familien oder, für die Diehter des Veda, der ganzen menschliehen Rasse; die andere besteht aus denjenigen Vätern, die erst kürzlieh verstorben waren und in der persönliehen Erinnerung und Verehrung sozusagen noch weiterlebten.

Die alten Vorfahren nähern sieh im Allgemeinen mehr den Göttern. Man denkt sie sieh oft in die Wohnung Yama's gegangen, des Herrsehers der Abgesehiedenen, wo sie in Gemeinsehaft mit einigen Göttern leben (RV. VII, 76, 4: devânâm sadhamâdah; X, 16, 2: devânâm vasanîh).

Wir lesen zuweilen, dass die Urgroßväter im Himmel, die Großväter in der Luft, die Väter auf der Erde sind, die ersten in Gemeinsehaft mit den Âdityas, die zweiteu mit den Rudras, die letzten mit den Vasus. Alles dieses sind individuelle dichterisehe Vorstellungen <sup>19</sup>.

Yama selbst wird zuweilen angerufen, als ob er einer von den Vätern wäre, der erste der Sterblichen, welcher starb oder den Weg der Väter (pitryâna X, 2, 7) betrat, der zu dem allgemeinen Sonnenuntergang im Westen führt 20. Dennoch geht seine wirkliche göttergleiehe Natur niemals vollständig verloren, und als der Gott der untergehenden Sonne ist er allerdings der Anführer der Väter, aber nieht einer von den Vätern selbst 21.

Viele Wohlthaten, deren sieh die Menschen auf Erden erfreuten, wurden den Vätern zugesehrieben, als hätten sie dieselben zuerst bereitet und genossen. Sie vollzogen die ersten Opfer und sieherten sieh die aus deuselben entspringenden Vorteile. Selbst die großen Ereignisse der Natur, wie der Aufgang der Sonne, das Licht des Tages und die Dunkelheit der Nacht, wurden machmal mit den Vätern in Verbindung gebracht, und sie wurden gepriesen, dass sie den dunkeln Stall des

Morgens anfgebrochen und die Kühe d. i. die Tage herausgebracht hätten (X. 68, 11) <sup>22</sup>. Sie wurden selbst dafür gepriesen, dass sie die Nacht mit Sternen geschmückt hätten, während in den späteren Schriften die Sterne die Lichter der guten Leute sein sollen, welche in den Himmel gekommen sind <sup>23</sup>. Ähnliche Vorstellungen kamen, wie wir wissen, bei den alten Persern, Griechen und Römern vor. Die Väter heißen im Veda wahrhaftig (satyá), weise suvidátra, gerecht rtávat, Dichter kaví, Führer pathikrt, und eins ihrer hänfigsten Beiwörter ist somyá, sich am Soma erfreuend. Hierbei sei bemerkt, dass Soma das alte berauschende Getränk der vedischen Rishis ist, welches nach ihrem Glauben Unsterblichkeit verlich <sup>24</sup>, welches aber für die Arier verloten oder im besten Falle schwer erhältlich geworden war, nachdem sie in das Penjâb eingewandert waren <sup>25</sup>.

Die Familien der Bhrgus, der Angiras, der Atharvans <sup>26</sup>, haben alle ihre Pitrs oder Väter, welche angerufen werden, auf dem Grase niederzusitzen und die ihnen vorgesetzten Opfer anzunchmen. Selbst der Name Pitryagña, Väteropfer, kommt schon in den Hymnen des Rigveda <sup>27</sup> vor.

Hier gebe ich einen der Hymnen des Rigveda, durch welchen jene alten Väter eingeladen werden, zu ihrem Opfer zu kommen (RV, X, 15):

- 1. Erheben mögen sich die unteren, die höchsten und die mittleren Väter, die somaliebenden; die wieder) ins Leben gekommen sind, die sanften und gerechten Väter mögen uns bei diesen Anrufungen beschirmen.
- 2. Diese Verehrung sei heute den Vätern, ihnen die früher oder später abgeschieden sind, ob sie nun im Luftraum über der Erde sitzen, oder unter dem gesegneten Volke.
- 3. Ich habe die weisen Väter eingeladen .... mögen sie schnell hierher kommen, und auf dem Grase niedersitzend bereitwillig teilnehmen an dem ausgegossenen Trank.
- 4. Kommt herbei zu uns mit eurer Hilfe, ihr Väter, die ihr auf dem Grase sitzet! Wir haben euch diese Opfertränke bereitet, nehmt sie an! Kommt herbei mit heilsamstem Schutze, und gebt uns Gesundheit und Reichtum ohne Fehl!

- 5. Geladen sind die somaliebenden Väter zu den lieben Speisen, welche auf das Gras gesetzt sind. Mögen sie herankommen, mögen sie lausehen, mögen sie uns segnen und besehützen.
- 6. Die Kniee beugend und zu unserer Rechten euch niedersetzend, nehmet alle dies Opfer an! Verletzet uns nicht, o Väter, für das Unrecht, das wir je nach Mensehenart gegen euch begangen haben.
- 7. Wenn ihr niedersitzet im Schoße der roten Morgenröten, verleihet Reichtum dem frommen Sterbliehen! Von eurem Schatze spendet den Söhnen dieses Mannes, hier gebet uns Kraft!
- 8. Vereint mit jenen unseren alten somaliebenden Vätern, den Vasishthas, welche den Somatrank bereiteten, möge Yama, ein Freund unter Freunden, nach Herzenslust die Opferspeisen genießen.
- 9. Welche gern am Herde sitzen, welche dürsteten, nach den Göttern verlangend, welche das Opfer kannten und stark waren im Lobe mit ihren Gesängen, mit jenen weisen und wahrhaftigen Vätern, o Agni, komm herbei!
- 10. Welche gern am Herde sitzen, welche ewig die Götter loben, die wahrhaftigen, welche unsere Opferspenden essen und trinken, mit Indra und den Göttern Gemeinschaft machend. mit jenen alten Vätern komm, o Agni!
- 11. Die ihr von Agni verzehrt seid, o Väter, kommt herbei, setzt euch nieder auf eure Sitze, ihr gütigen Führer! Genießet die Opfer, welche wir auf den Rasen gesetzt haben, und dann verleiht uns Reichtum und starken Nachwuchs!
- 12. Du, o Agni Gâtavedas <sup>28</sup>, hast auf unser Gebet die Opfer süß gemacht und entführt. Du gabst sie den Vätern und sie genossen ihr Teil. Iss auch du, o Gott, die dargebrachten Opferspenden!
- 13. Die Väter, welche hier sind, und die Väter, welche nicht hier sind, die, welche wir kennen, und die, welche wir nicht kennen: du, o Gâtavedas, weißt, wie viele ihrer sind; empfange das wohlbereitete Opfer mit den Opferanteilen!

14. Ihnen aber, welche, ob vom Fener verbrannt oder nicht verbrannt, sich inmitten des Himmels an ihrem Anteil freuen. verleihe, o König, dass ihr Leib das Leben erhalte, nach dem sie verlangen <sup>29</sup>!

Verschieden von der Anbetung, welche diesen uralten Voreltern dargebracht wurde, ist die Ehrfurcht, welche das Gefühl seit ältester Zeit den Kindern gegen ihren abgeschiedenen Vater, bald auch für ihren Großvater und Urgroßvater eingab. Die Ceremonien, in welchen diese mehr persönlichen Empfindungen ihren Ansdruck fanden, waren mehr häuslichen Charakters, und darum auch je nach der Örtlichkeit mehr oder minder von einander abweichend.

Es würde sehleehterdings unmöglich sein, hier auch nur einen Abriss von den minutiösen Bestimmungen zu geben, welche uns in den Brâhmanas, den Srauta, Grhya und Sâmayâkârika Sûtras, den Gesetzbüchern und einer Masse späterer Handbücher über die Vollziehung zahlloser religiöser Gebräuche, aller zu Ehren der Verstorbenen, erhalten sind. Die umständliehen Vorsehriften über Zeiten und Jahreszeiten, über Altäre und Opfergaben, über Anzahl und Form der Opfergefäße, über die eigentümliehen Stellungen der Opferer und die versehiedenen Anordnungen der Gefäße sind von der Art, dass es anßerordentlich sehwierig ist, das zu erfassen und festzuhalten. worauf es uns in Wirklichkeit ankommt, nämlich die Gedanken und Absiehten derjenigen, welche zuerst dies verwiekelte System ersannen. Es ist viel über diese Art von Opfern gesehrieben worden, auch von europäischen Gelehrten, seit Colebrooke's vortrefflichen Essays über die religiösen Ceremonien der Hindus, herausgegeben zuerst in den Asiatie Researches, Vol. V, Calcutta 1798. Wenn wir aber die einfache Frage aufwerfen: Welehes war der Gedanke, dem dieses ganze äußere Ceremoniell entsprang? oder: Welches war das natürliehe Bedürfnis des mensehliehen Herzens, das durch jenes Ceremoniell eine seheinbare Befriedigung fand? so ist es sehwer, irgendwo eine verständliche Antwort zu bekommen. Zwar werden nach wie vor in ganz Indien bis auf den heutigen Tag Srâddhas

dargebracht; aber es ist bekannt, wie weit das moderne Ceremoniell sich von den Regeln entfernt hat, die in den alten Sastras niedergelegt sind, und die Beschreibungen, welche uns neuere Reisende geben, lassen keinen Zweifel darüber übrig, dass niemand die Bedeutung selbst dieser Überbleibsel des alten Ceremoniells zu verstehen vermag, wenn er nicht Sanskrit versteht und die alten Sûtras lesen kann. Wir erfahren freilich mit allen Einzelheiten, wie die Kuchen gemacht wurden, welche die Geister nach dem allgemeinen Glauben aßen, wie viele Grasstengel nötig waren, um jene darauf darzubringen, wie lang jeder Stengel sein, und in welcher Richtung er gehalten werden musste. Alle Dinge, die uns nichts lehren, werden uns mit größter Ausführlichkeit auseinandergesetzt; aber die wenigen Dinge, nach denen der wahre Gelehrte fragt, werden übergangen, als ob sie überhaupt kein Interesse für uns hätten, und müssen erst unter einem Haufen von Sehutt hervorgesucht werden.

Um ein wenig Licht zu gewinnen, müssen wir, denke ich, folgende Einteilung machen:

- 1. Das tägliche Ahnenopfer, Pitrya $g\tilde{n}a$ , als eins der fünf großen Opfer (Mahâya $g\tilde{n}as$ );
- 2. Das monatliehe Ahnenopfer, Pindapitryagña, als Teil des Neu- und Vollmondopfers;
  - 3. Die Begräbniseeremonien beim Tode eines Hausvaters;
- 4. Die Agapen oder Liebesfeste, gewöhnlich Sråddhas genannt, bei welchen Speisen und andere Liebesgaben an verdiente Personen gespendet wurden, zum Andenken an die verstorbenen Vorfahren. Der Name Sråddha kommt eigentlich nur dieser letzten Klasse zu, ist aber ebenfalls auf die zweite und dritte Klasse der Opfer übertragen worden, weil das Sråddha eine wichtige Rolle darin spielte.

Das tägliche Ahnenopfer, Pitrya $g\tilde{n}a$ , ist eins der fünf Opfer, welche manchmal die großen Opfer  $^{30}$  genannt werden, die jeder verheiratete Mann täglich vollziehen soll. Sie werden in den Grhyasûtras aufgeführt (Åsv. III,  $^{1}$ , als Devaya $g\tilde{n}a$ , für die Devas, Bhûtaya $g\tilde{n}a$ , für die Tiere u.s. w.. Pitrya $g\tilde{n}a$ , für die

Väter, Brahmaya $g\tilde{n}a$ , für Brahman d. h. Studium des Veda, und Manushyaya $g\tilde{n}a$ , für die Mensehen, d. h. Gastfreundsehaft u. s. w.

Mann (III, 70) sagt nns dasselbe, nämlich dass ein verheirateter Mann fünf große religiöse Pflichten zu erfüllen ihat.

- 1. Das Brahmaopfer, d. h. das Lernen und Lehren des Veda manchmal Ahuta genannt).
- 2. Das Pitropfer, d. h. die Darbringung von Kuchen und Wasser an die Manen manchmal Prâsita genannt .
- 3. Das Devaopfer, d. h. die Darbringung von Opfergaben an die Götter manchmal Huta genannt).
- 4. Das Bhûtaopfer, d. h. die Spende von Nahrung an lebende Wesen manchmal Prahuta genaunt).
- 5. Das Manushyaopfer, d.h. die freundliehe Aufnahme von Gästen "manehmal Brâhmyahnta genannt)<sup>31</sup>.

Die Ausübung dieses täglichen Pitryagna seheint außerordentlich einfach gewesen zu sein. Der Hansvater hatte die heilige Schnur über die rechte Schulter zu legen, "Svadha den Vätern« zu sprechen, und die Überreste gewisser Opfer nach Süden zu werfen 32.

Der menschliche Antrieb zu diesem Opfer, wenn es so genannt werden darf, ist klar genug. Die fünf »großen Opfer anmfassten in frühen Zeiten die ganze religiöse Pflicht des Menschen von Tage zu Tage. Sie waren mit seinem täglichen Mahle verbunden 33. Während dieses Mahl bereitet wurde, und ehe er es selbst berühren konnte, hatte er den Göttern etwas darzubringen, ein Vaisvadeva-Opfer 34, bei welchem Agni, Soma, die Visve Devås, Dhanvantari, eine Art von Äseulap, Kuhû und Anumati, Mondphasen, Pragâpati, der Herr der Geschöpfe, Dyåvåprthivî, Himmel und Erde, und Svishtakrt, das Feuer des Herdes, die Hauptgottheiten waren.

Nachdem er so den Göttern nach den vier Himmelsrichtungen geopfert, hatte der Hausvater einige Gaben ins Freie hinauszuwerfen, welche für Tiere, und in manehen Fällen für unsichtbare Wesen, Geister u. dgl. bestimmt waren. Dann sollte er der Abgeschiedenen, der Väter, mit einigen Gaben gedenken;

aber selbst nachdem er dies gethan, sollte er seine eigene Mahlzeit noch nicht beginnen, wenn er nicht zuvor etwas an Fremde (atithis) mitgeteilt hatte.

Wenn alles dies vollbracht war, und wenn obendrein, nach unserem Ausdrucke, der Hausvater sein Gebet gesprochen oder das hergesagt hatte, was er aus dem Veda gelernt, dann und nicht früher war er im Einklange mit der Welt, die ihn umgab; die fünf großen Opfer waren von ihm vollzogen, und er war frei von allen Sünden, welche ein gedankenloses und selbstsüchtiges Leben mit sich führt.

Dies Pitryagñaopfer, als eins der fünf täglichen Opfer, wird in den Brâhmanas, den Grhya- und Sâmayâkârika Sûtras, und natürlich in den Gesetzsammlungen beschrieben. Râgendralâl Mitra 35 berichtet uns, dass » die orthodoxen Brahmanen bis auf den heutigen Tag scheinbar alle diese fünf Cercmonien vollziehen, dass in Wahrheit jedoch nur die Opfer für die Götter und Manen genau beobachtet werden, während das Lesen nur durch die Hersagung der Gâyatrî bewirkt wird, und das Almosengeben, sowie das Füttern der Tiere zufällig und ungewiss sind «.

Durchaus verschieden von diesem einfachen tägliehen Opfer ist das Pitryagna- oder Pindapitryagnaopfer, welches einen Teil von vielen statutenmäßigen Opfern, und besonders vom Neuund Vollmondopfer bildet. Das menschliche Motiv ist auch hier begreiflich genug. Es war die Betrachtung des regelmäßigen Laufes der Natur, die Entdeckung der Ordnung im Kommen und Gehen der Himmelskörper, das wachsende Vertrauen in einige leitende Mächte der Welt, welches die Gedanken des Mensehen von seiner täglichen Arbeit in höhere Regionen erhob und sein Herz mit einer Sehnsucht erfüllte, sich jenen höheren Mächten mit Preis, Danksagung und Opfer zu nahen. Und es geschah in solehen Augenblicken wie das Abnehmen des Mondes, dass seine Gedanken sieh sehr natürlich auf diejenigen richteten, deren Leben dahingesehwunden war, deren freundliche Gesichter auf Erden nieht mehr zu sehen waren, auf seine Väter oder Vorväter. Darum muss gerade zu Anfang des

Neumondopfers, wie wir ans den Brâhmanas 36 und Srautasütras erfahren, ein Pitryagña, ein Opfer für die Väter, dargebracht werden. Ein Karu oder eine Pastete musste in dem Dakshinâgni, dem sädlichen Fener, zubereitet werden, und die Opfergaben, bestehend aus Wasser und runden Kuchen pindas wurden besonders dem Vater, Großvater und Urgroßvater gewidmet, während die Frau des Opferers, wenn sie sieh einen Sohn wünsehte, einen der Kuchen essen durfte 37.

Ähnliche Spenden au die Ahnen fanden auch während anderer Opfer statt, deren allgemeinen Typus das Neu- und das Vollmondopfer vorstellen.

Es mag durchaus wahr sein, dass diese beiden Arten von Ahnenopfern deuselben Zweck haben und denselben Namen teilen, aber ihr Charakter ist verschieden: und wenn sie, wie es häufig geschicht, mit einander verwechselt werden, so verlieren wir die wichtigsten Lehren, welche uns ein Studium des alten Ceremoniells geben sollte. Ich kann den Unterschied zwischen den beiden Pitryagñas nicht deutlicher kennzeichnen, als wenn ich es hervorhebe, dass das erstere von einem Familienvater oder, wenn wir so sagen dürfen, von einem Laien dargebracht wurde, das letztere von einem regulären Priester oder einer Klasse von Priestern, welche der Opferer wählte, um den Akt für ihn zu vollziehen. Wie die Hindus selbst die Sache hinstellen würden: das erstere ist grhya, eine häusliche; das letztere srauta, eine priesterliche Ceremonie 35.

Wir kommen jetzt zu einer dritten Klasse von Ceremonien, welche ebenfalls häuslicher und persönlicher Natur sind, sich aber von den beiden vorhergehenden durch ihren Gelegenheitscharakter unterscheiden; ich meine die Begräbnisceremonie im Gegensatz zu den Ahnenceremonien. In einer Hinsicht mögen diese Leichenfeierlichkeiten eine frühere Phase der Verehrung ausdrücken, als die täglichen und monatlichen Ahnenopfer. Sie führen zu jenen über und bilden gleichsam die Vorbereitung für die Verstorbenen zu ihrer künftigen Würde als Pitrs oder Ahnen. Andererseits muss die Vorstellung von Ahnen im Allgemeinen schon vorhanden gewesen sein, ehe irgend ein

Verstorbener zu jenem Rang erhoben werden konnte, und ieh habe es darum vorgezogen, zuerst die Ahnenopfer zu beschreiben.

Auch brauche ich hier nicht ausführlich auf den Charakter der speciellen Begräbnisceremonien in Indien einzugehen. Ich habe sie in einer besonderen Abhandlung » Über Totenbestattung und Opfergebräuche im Veda« 39 vor beinahe dreißig Jahren geschildert. Ihr Geist ist derselbe als der Geist der Leichenceremonien der Griechen, Römer, Slaven und Germanen, und die Übereinstimmungen zwischen ihnen allen oft sehr überraschend.

In den vedischen Zeiten wurden die Toten teils verbrannt, teils begraben, und dies gesehah mit einer gewissen Feierlichkeit und im Laufe der Zeit nach bestimmten Regeln. Die Vorstellungen der alten Inder über den Zustand der Verstorbenen waren sehr verschiedenartig; aber in der Hauptsache glaubten sie, wie es scheint, an ein zukünftiges Leben, welches nach ihrer Aunahme nicht viel anders beschaffen war wie das irdische, und an die Macht der Verstorbenen, ihren Nachkommen Segen zu verleihen. Es wurde daher bald das Interesse der Überlebenden, sieh die Gunst ihrer dahingegangenen Freunde durch Gebräuche und Opfer zu siehern, welche anfangs der uuwillkürliche Ausdruck des menschlichen Gefühles waren, bald aber traditionell, technisch, rituell wurden.

An dem Tage, an welchem der Leichnam verbrannt worden war, badeten sich die Verwandten (samânodakas) und gossen für den Verstorbenen eine Handvoll Wasser aus, indem sie seinen Namen und den seiner Familie aussprachen 40. Zu Sonnenuntergang kehrten sie nach Hause zurück, und wie es natürlich war, durften sie während der ersten Nacht nichts kochen, und mussten den nächsten und so bis zum zehnten Tage weiter gewisse Regeln beobachten, je nach dem Charakter des Verstorbenen. Dies waren die Tage der Trauer oder, wie sie später genannt wurden, die Tage der Unreinheit, wo sieh die Leidtragenden von der Berührung mit der Welt zurückzogen und in Folge eines natürlichen Antriebes sieh der gewöhnlichen Arbeiten und Freuden des Lebens enthielten 11.

Dann folgte das Sammeln der Asche am elften, dreizehuten oder funfzehnten Tage der dunkeln Hälfte des Monats. Kehrten sie davon zurück, so badeten sie sich und opferten darauf dem Verstorbenen das sogenannte Sråddha.

Dies Wort Sråddha, welches uns hier zum erstenmale begegnet, ist, wenn es nur recht verstanden wird, voll von interessanten Lehren. Zu allererst muss bemerkt werden, dass es nicht nur in den Hymnen, sondern, soviel wir bis jetzt wissen, selbst in den alten Bråhmanas fehlt. Es scheint darum ein Wort moderneren Ursprungs zu sein. Es giebt eine Stelle in Åpastamba's Dharmasûtras, welche von Seiten des Verfassers ein Bewusstsein dieses modernen Ursprungs der Sråddhas verrät 42:

»Früher lebten die Menschen und die Götter zusammen in dieser Welt. Dann gingen die Götter zum Lohne für ihre Opfer in den Himmel, aber die Menschen blieben zurück. Diejenigen Menschen, welche Opfer bringen in derselben Weise wie es die Götter thaten, wohnten (nach dem Tode) mit den Göttern und Brahman im Himmel. Nun offenbarte Manu (da er die Menschen zurückgelassen sah diese Ceremonie, die mit dem Worte Srâddha bezeichnet wird.«

Das Wort Sråddha hat viele <sup>13</sup> Bedeutungen angenommen, und Manu <sup>14</sup> z. B. gebraucht es beinahe als Synonym zu Pitryagña. Aber seine ursprüngliche Bedeutung scheint gewesen zu sein » das was mit sraddhâ oder Glauben gegeben wird «, d. i. die Liebesgabe, welche an verdiente Personen, und besonders an Brahmaneu gespendet wird. Die Gabe wurde sråddha genannt, aber der Akt selbst wurde mit demselben Namen bezeichnet. Das Wort wird am besten von Nårâyana erklärt in seinem Kommentar zu den Grhyasûtras des Âsvalâyana (IV, 7): » Sråddha ist das, was den Brahmanen im Glauben gespendet wird um der Väter willen <sup>15</sup> «.

Solche Liebesgaben flossen am natürlichsten und reichlichsten, wenn jemand gestorben war, oder so oft sein Andenken durch glückliche oder unglückliche Familienereignisse wieder erneuert wurde, und daher ist srâddha der allgemeine Name geworden für jede beliebige heilige Handlung, die zur Erinnerung

an die Verstorbenen vorgenommen wird. Wir hören von Srâddhas nicht nur bei Leichenbegängnissen, sondern auch bei freudigen Ereignissen, wobei im Namen der Familie, und somit auch im Namen der Vorfahren, Geschenke an alle ausgeteilt werden, die ein Recht auf diese Auszeichnung hatten.

Es ist darum ein Missverständnis, die Srâddhas einfach als Wasser- und Kuchenopfer für die Väter zu betrachten. Das Opfer für die Väter war ohne Zweifel ein symbolischer Teil eines jeden Srâddha, aber wesentlich dabei war die zum Andenken an die Väter gespendete Liebesgabe.

Dies gab mit der Zeit zu manchen Missbräuchen Anlass, gerade wie das Almosenspenden an die Kirche während des Mittelalters. Aber zu Anfang war das Motiv ein vortreffliches. Es lag einfach in dem Wunsche, anderen wohlzuthun, welcher aus der in der Gegenwart des Todes um so stärker gefühlten Überzeugung hervorging, dass, da wir aus dieser Welt niehts mitnehmen können, wir auf dieser Welt mit unseren weltlichen Gütern möglichst viel Gutes stiften sollen. Bei den Srâddhas stellten die Brahmanen nach der Annahme das Opferfeuer vor. in welches die Gaben geworfen werden sollten 46. Wenn wir hier Brahmane mit Priester übersetzen, können wir leicht verstehen, weshalb in späteren Zeiten ein so starkes Gefühl gegen die Srâddhas aufkam. Aber Priester ist ein sehr sehlechter Ausdruck für Brahmane. Die Brahmanen waren, in socialer wie in intellektueller Hinsieht, eine Menschenklasse von hoher Bildung. Sie waren ein anerkanntes und ohne Zweifel höchst wesentliches Element in der alten Gesellschaft Indiens. Da sie für andere lebten und von fast jedem einträglichen Lebeusberuf ausgesehlossen waren, so war es eine sociale und wurde bald eine religiöse Pflicht, dass die Gemeinde sie im großen Maßstabe unterstützte. Man trug dafür Sorge, dass die Empfänger soleher Wohlthaten. wie sie bei den Srâddhas gespendet wurden, Fremde, also weder Freunde noch Feinde, und in keiner Weise mit der Familie verwandt waren. So sagt Âpastamba 47: »Die Speise, welche (bei einem Srâddha) von Personen genossen wird, die mit dem Geber verwandt sind, ist eine Gabe, die den Kobolden dargebracht wird. Sie erreicht weder die Manen noch die Götter.« Wer es versuchte, sich durch die Spendung von Sråddha-Geschenken in Gunst zu setzen, wurde mit einem Schimpfnamen ein Sråddha-mitra 48 genannt.

Ohne darnm in Abrede zu stellen, dass in späteren Zeiten das Sråddha-System entartet sein mag, können wir, denke ich, wahrnehmen, dass es einer reinen und, was für unseren Zweek noch wichtiger ist, einer verständlichen Quelle entsprang.

Wir wollen jetzt zn der Stelle in den Grhyasntras des Âsvalâyana zurückkehren, wo wir zum erstenmale den Namen Srâddha antrafen 19. Es war das Srâddha, welehes nm des Verstorbenen willen gespendet werden sollte, nachdem dessen Asche in einer Urne gesammelt und begraben war. Dies Srâddha heißt ekoddishta 50, oder, wie wir sagen würden, persönlich. Es war nur für eine Person bestimmt, nicht für die drei Vorfahren, und ebensowenig für alle Vorfahren. Sein Zweek war in der That, den Verstorbenen zum Range eines Pitr zu erheben, und dies musste durch Srâddhaopfer bewirkt werden, welche ein ganzes Jahr hindurch andauerten. Dies ist wenigstens die allgemeine, und höchstwahrscheinlich die ursprüngliche Regel. Apastamba sagt, dass das Srâddha für einen verstorbenen Verwandten das Jahr hindurch jeden Tag zu vollziehen sei, und dass hierauf nur ein monatliches Srâddha, oder überhaupt gar keins, d. h. kein persönliches Sråddha 51 mehr dargebracht werden solle, da der Verstorbene hinfort an den regulären Pârvanasrâddhas 52 teil habe. Sânkhâyana sagt dasselbe 53, nämlich dass das persönliche Srâddha ein Jahr währt, und dass dann »der Vierte« bei Seite gelassen wird; d. h. der Urgroßvater wurde bei Seite gelassen, der Großvater wurde der Urgroßvater, der Vater der Großvater, während der zuletzt Verstorbene die Stelle des Vaters unter den drei vorzügliehsten Pitrs einnahm 54. Dies wurde das Sapindîkarana genannt, d.h. die Erhebung des Verstorbenen zum Range eines Vorfahren.

Es giebt hier, wie anderswo, viele Ausnahmen. Gobhila gestattet seehs Monate anstatt eines Jahres, oder gar ein

Tripaksha<sup>55</sup>, d. i. drei halbe Monate, und zuletzt kann jedes glüekliehe Ereignis die Veranlassung zum Sapindîkarana<sup>56</sup> sein.

Die volle Anzahl von Srâddhas, welche für das Sapindana nötig sind, wird zuweilen als seehzehn angegeben, nämlich das erste, dann eins in jedem der zwölf Monate, und zuletzt das Sapindana. Aber aneh hier sind Variationen erlanbt, obgleich, wenn das Sapindana vor dem Ende des Jahres stattfindet, die Anzahl von seehzehn Srâddhas noch vollzumachen ist <sup>57</sup>.

Wenn das Srâddha wegen eines glücklichen Ereignisses dargebracht wird, z. B. wegen einer Geburt oder einer Hochzeit, so sind die angernfenen Väter nicht der Vater, Großvater und Urgroßvater, welche zuweilen asrnmukha, mit Thränen im Gesicht, genannt werden, sondern die Vorfahren vor denselben, und sie heißen nândimukha, mit heiterem Gesicht <sup>58</sup>.

Colebrooke, dem wir eine vortreffliche Schilderung eines Srâddha, wie es in den neneren Zeiten besehaffen ist, verdanken, hat augenseheinlich dieselbe Ansieht. »Die erste Reihe der Leichenfeierliehkeiten«, sehreibt er, »ist dazu bestimmt, mittels der Opferspenden die Wiederverkörperung der Seele des Abgesehiedenen zu bewirken, nachdem sein Körper verbrannt ist. Der angenseheinliche Zweek der zweiten Reihe ist, seinen Schatten aus dieser Welt, wo er sonst nach den Begriffen der Hindus unter Dämonen und bösen Geistern herumwandern würde, in den Himmel zu erheben, und ihn dann unter den Manen der abgesehiedenen Vorfahren gewissermaßen zu vergöttern. Zu diesem Behuf sollte ein Srâddha für den Toten regelmäßig an dem Tage geopfert werden, an welehem die Trauer abläuft, zwölf andere Srâddhas besonders für den Toten je in zwölf Monaten nach einander, ähnliehe Leiehenfeierliehkeiten am Ende der sechsten Woehe und ebenso im seehsten und im zwölften Monat, und das sogenannte Sapindanaopfer am ersten Jahrestage des Todesfalles 59. Bei diesem Sapindanasrâddha, welches das letzte der Ekoddishtasråddhas ist, werden dem Verstorbenen und seinen drei Vorfahren vier Begräbnisknehen geopfert, indem der dem Verstorbenen geweihte in drei Teile geteilt und mit den anderen drei Knehen vermischt wird. Der zurückbehaltene Teil wird oft den Verstorbenen geopfert, und der Akt der Einheit und Gemeinschaft ist fertig a 60.

Als dies System der Sråddhas einmal aufgekommen war, seheint es sieh sehr raseh ausgebreitet zu haben. Wir hören bald von dem monatliehen Sråddha nicht bloß zum Gedächtnis an eine soeben verstorbene Person, sondern als Teil des Pitryagña, und es wird nieht nur dem Hansvater (agnimat) zur Pflieht gemacht, sondern auch anderen Personen, und nicht unr den drei oberen Kasten, sondern auch - ohne Hymnen den Sûdras 61, und soll nieht nur am Neumondstage vollzogen werden, sondern auch an anderen Tagen 62, so oft sieh eine Veranlassung dazu darbietet. Gobbila seheint das Pitryagnaopfer selbst als ein Srâddha anzusehen 63), und der Kommentator behauptet, dass selbst wenn es keine pindas oder Kuchen giebt, die Brahmanen doeh gespeist werden sollen. Dies Srâddha ist jedoch verschieden von dem anderen, dem wahren Srâddha, geuannt Anvâhârva, welehes daranf folgt 64, nnd welehes eigentlich unter dem Namen Pårvanasråddha bekannt ist.

Dieselben Schwierigkeiten, welche uns entgegentreten, wenn wir versuchen, uns eine klare Vorstellung von dem Charakter der verschiedenen Ahnenceremonien zu bilden, wurden von den Brahmanen selbst empfunden, wie man aus den laugen Erörterungen im Kommentar zum Sräddhakalpa 65, und aus der sehimpfenden Sprache ersehen kann, welche Kandrakänta Tarkälamkära gegen Raghunandana führt. Die Frage nimmt bei ihnen die Form an, was bei diesen Opfern pradhäna (primär) und was anga sekundär) sei, und man kommt sehließlich zu dem Resultat, dass manchmal das Opfern der Kuchen pradhäna ist, wie beim Pindapitryagña, manchmal nur das Speisen der Brahmanen, wie beim Nityasräddha, manchmal beides, wie beim Sapindikarana.

Wir dürfen demnach mit Sieherheit behaupten, dass nicht ein Tag im Leben des alten Volkes von Indien vorüberging, an welchem sie nicht an ihre Vorfahren, die nahen wie die fernen, erinnert wurden und ihre Ehrfurcht vor denselben bezengten, war es nun durch symbolische Opfer für die Manen, oder durch mildthätige Gaben an würdige Personen, namentlich Brahmanen. Diese Darbringungen wechselten zwischen beiden Extremen, von den einfachsten, wie Milch und Früchte, bis herauf zu den kostbarsten, wie Gold und Juwelen. Die Feste, welche denjenigen gegeben wurden, die eingeladen waren, um bei einem Srâddha mitzuwirken oder gegenwärtig zu sein, waren, wie es scheint, in manchen Fällen sehr kostspielig 66, und, was von großer Wichtigkeit ist, der Genuss des Fleisches, der später in vielen Sekten streng verboten war, muss zur Zeit der Abfassung dieser Sütras bei dergleichen Festen durchaus anerkannt gewesen sein, ja sogar das Schlachten und Essen einer Knh 67.

Dies zeigt, dass diese Srâddhas, wenn auch möglicherweise späteren Datums als die Pitryagnas, dennoch einer sehr frühen Phase indischen Lebens angehören. Und wenn sich auch vieles in der äußeren Form dieser alten Ahnenopfer geändert haben mag, so ist doch ihr ursprünglicher feierlicher Charakter unverändert geblieben. Selbst gegenwärtig, wo die Verehrung der alten Devas von vielen lächerlich gemacht wird, die dennoch daran teilnehmen, haben die Verehrung der Ahnen und die Darbringung der Sråddhas viel von ihrem alten heiligen Charakter behalten. Sie sind zuweilen mit der »Kommunion« in der christlichen Kirche verglichen worden, und es ist sicherlich wahr, dass vielc Eingeborne von ihren Leichen- und Ahnenceremonien mit gedämpfter Stimme und Ehrfurcht sprechen. Sie allein scheinen noch ihrem Leben auf Erden eine tiefere Bedeutung und eine weitere Anssicht zu verleihen. Ich könnte selbst noch einen Schritt weiter gehen und meinen Glauben aussprechen, dass der Mangel solcher Feierlichkeiten für die Toten und solcher Gedächtnisfeste für die Vorfahren ein wirklicher Verlust in unserer eigenen Religion ist. Fast jede Religion erkennt dieselben als Zeichen einer liebevollen Erinnerung an, welche einem Vater, einer Mutter oder selbst einem Kinde geweiht wird, und wenn sie sieh auch in manchen Ländern als eine Onelle des Aberglanbens erwiesen haben mögen, geht doch durch sie alle ein tiefer Zug lebendigen menschlichen Glanbens, den man nieht verkümmern lassen darf. Die alte christliche Kirche musste die Gebete für die Seelen der Abgeschiedenen bestätigen, und in südlicheren Ländern gewähren die Gottesdienste am Allerheiligen- und Allenseelentage einem Herzensbedürfnisse Befriedigung, welches in jeder Religion befriedigt werden sollte. Wir im Norden haben eine Abneigung gegen die öffentliche Bekundung unseres Sehmerzes, aber unsere Herzen kennen oft eine größere Bitterkeit; und es könnte eine höhere Wahrheit, als wir anfangs denken, in dem Glanben der Alten zu liegen scheinen, dass die Seelen unserer Lieben uns keine Ruhe lassen, ehe sie selbst durch unsere täglichen Gebete oder besser, unsere täglichen zu ihrem Gedächtnis gethanen guten Werke Frieden gefunden haben 68.

Aber es giebt noch ein anderes Jenseits, welches in der alten Religion Indiens seinen Ansdruck gefunden hat. Außer den Devas oder Göttern, und außer den Pitrs oder Vätern giebt es eine dritte Welt, ohne welche die alte Religion Indiens das nicht hätte werden können, was wir im Veda vor uns haben. Jenes dritte Jenseits war das, was die Diehter des Veda das Rta nennen, und was nach meiner Meinung ursprünglich nicht mehr bedeutete als »die gerade Linie«. Es wird auf die gerade Linie der Sonne in ihrem täglichen Laufe angewendet, auf die gerade Linie, welche Tag und Nacht verfolgen, auf die gerade Linie, welche die Jahreszeiten regelt, auf die gerade Linie, welche man trotz mancher augenblieklicher Abweichungen durch das ganze Reich der Natur hindurchgehen sah. Wir nennen jenes Rta, jene gerade, direkte oder rechte Linie, wenn wir es in einem allgemeinen Sinne gebrauchen, das Naturgesetz, und wenn wir es auf die moralische Welt anwenden, suchen wir dieselbe Idee auszudrücken, indem wir von einem Moralgesetze reden, dem Gesetze, auf welchem unser Leben begründet ist, dem ewigen Gesetze des Rechtes und der Vernunft, oder mag sein, von »dem was nach dem Rechten strebt« sowohl in als anßer uns 69.

Und wie ein gedankenvoller Blick auf die Natur zu der Max Müller, Indien.

ersten Vorstellung von liehten Göttern und zuletzt von einem Gotte des Lichts führte, wie die Liebe zu unseren Eltern sich im Frömmigkeit und einen Glauben an die Unsterbliehkeit verklärte; also wurde die Erkenntnis der geraden Linien in der äußeren Welt und in der inneren Welt zum höchsten Glauben erhoben, zum Glauben an ein Gesetz, das allem zu Grunde liegt, ein Gesetz, auf das wir vertrauen dürfen, komme was kommen mag, ein Gesetz, das in uns spricht mit der göttlichen Stimme des Gewissens, und uns sagt: »dies ist recht, dies ist wahr«, was auch immer die Verördnungen unserer Vorfahren oder selbst die Stimmen unserer lichten Götter zum Gegenteile sagen mögen.

Diese drei Jenseite sind die drei Offenbarungen des Altertums, und wir verdanken es beinahe ganz der Entdeekung des Veda, dass wir in diesem unserem neunzehnten Jahrhundert noch einmal jene frühen Phasen des Denkens und der Religion beobachten können, welche lange vor den Anfängen anderer Litteraturen dahingesehwunden waren 70. Im Veda ist vor unseren Augen eine alte Stadt aufgedeckt worden, welche in der Geschiehte aller anderen Religionen mit Schutt angefüllt und von neuen Architekten überbaut ist. Einige von den frühesten und lehrreichsten Scenen unserer Kindheit, welche bis vor dreißig oder vierzig Jahren für immer verschwunden schienen. sind noch einmal am Horizonte unserer Erinnerung aufgegangen.

Nur noch einige Worte, um wenigstens anzudeuten, wie diese religiöse Entwickelung in Indien gleichzeitig die Keime der indischen Philosophie enthielt. Die Philosophie ist in Indien, was sie sein soll, nicht die Verneinung, sondern die Vollendung der Religion; sie ist die höchste Religion, und der älteste Name des ältesten philosophischen Systems in Indien ist Vedânta. d. h. das Ende, der Zweck, das höchste Ziel der Philosophie.

Lassen Sie uns noch einmal zu jenem alten Theologen zurückkehren, welcher im fünften Jahrhundert v. Chr. lebte und uns sagte, alle Götter hätten sich sehließlich nur als drei Götter herausgestellt, die Götter der Erde, der Luft und des Himmels, welche unter verschiedenen Namen angernfen

würden. Derselbe Schriftsteller sagt uns, dass es in Wahrheit nur einen Gott giebt: aber er nennt ihn nicht den llerrn oder den höchsten Gott, den Schöpfer, Regierer und Erhalter aller Dinge, sondern er nennt ihn Âtman, das Selbst. Der eine Âtman oder das Selbst, sagt er, wird auf viele Weisen gepriesen wegen der Größe der Gottheit. Und er fährt fort: "Die anderen Götter sind nur ebenso viele Glieder des einen Âtman, des Selbst, und so hat man gesagt, dass die Dichter ihre Preislieder nach der Vielheit der Naturen derjenigen Wesen, welche sie preisen, einrichten."

Dies ist freilich zweifellos die Sprache eines philosophischen Theologen, nicht eines alten Dichters. Aber diese philosophischen Betrachtungen gehören dem fünften Jahrhundert vor unserer Zeitreehnung an, wenn nicht einer früheren Periode, und die ersten Keime solcher Gedanken können schon in einigen vedischen Hymnen wahrgenommen werden. Ieh habe bereits aus den Hymnen solche Stellen eitirt, wie diese 71: »Sie sprechen von Mitra, Varuna, Agni, dann ist er der himmlische Vogel Garutmat: das was ist und eins ist benennen die Dichter auf verschiedene Art; sie sprechen von Yama, Agni, Mâtarisvan.«

In einem anderen Hymnus, in welchem die Sonne mit einem Vogel verglichen wird, lesen wir: »Die weisen Dichter stellen mit ihren Worten den Vogel, welcher eins ist, auf viele Weisen dar <sup>72</sup>."

Alles dies ist noch mythologisch gefärbt; aber es giebt andere Stellen, von denen ein reineres Licht auf uns ausstrahlt, wenn z. B. ein Dichter fragt 73: »Wer sah ihn, als er zuerst geboren wurde, als er, der keine Knochen hat, ihn trug, der Knochen hat? Wo war der Odem, das Blut, das Selbst der Welt? Wer ging, um dies von jemand zu erfragen, der es wusste?«

Auch hier ist der Ausdruck noch unbeholfen; aber wenn auch das Fleisch schwach ist, der Geist ist sehr willig. Der Ausdruck »Er, der Knochen hat« soll das bedeuten, was Festigkeit und Gestalt angenommen hat, das Sichtbare, im Gegen-

satze zu dem, was keine Knochen, keinen Leib, keine Form hat, dem Unsichtbaren, indem »Odem, Blut und Selbst der Welt« weiter nichts sind als Versuche, Namen und Vorstellungen für etwas zu finden, was notwendigerweise unverstellbar und darum auch unnennbar ist.

In der zweiten Periode der vedischen Literatur, in den sogenannten Brâhmanas, und besonders in den Upanishads oder dem Vedânta-Teil, erheben sich diese Gedanken zu vollkommener Klarheit und Bestimmtheit. Hier erreicht die Entwickelung des religiösen Denkens, welche in den Hymnen begann, ihre Vollendung. Der Kreis schließt sich in sich ab. Anstatt das Eine mit vielen Namen zu umfassen, werden die vielen Namen nun als das Eine zusammengefasst. Die alten Namen werden offen bei Seite gelegt: selbst solche Titel wie Pragapati, Herr der Geschöpfe, Visvakarman, Macher aller Dinge, Dhâtr, Schöpfer, werden als unzutreffend weggeworfen. Der jetzt gebräuchliche Name drückt weiter nichts als die reinste und höchste Subjektivität aus, es ist Atman, das Selbst, weit abstrakter als unser Ich; das Selbst aller Dinge, das Selbst aller alten mythologischen Götter - denn sie waren nicht bloße Namen, sondern Namen, die etwas bedeuten sollten - endlich, das Selbst, in welchem jedes einzelne Selbst Ruhe finden, zu sich selbst kommen, sein eigenes wahres Selbst finden muss.

Sie werden sich erinnern, dass ich Ihnen in meiner zweiten Vorlesung 74 von einem Kuaben erzählte, welcher darauf bestand, von seinem Vater geopfert zu werden. Als er darauf zu Yama, dem Herrscher der Verstorbenen, kam, wurden ihm drei Gaben verliehen, und er verlangte als dritte Gabe, dass Yama ihm mitteile, was aus dem Menschen nach seinem Tode wird. Jener Dialog bildet den Teil von einer der Upanishads, er gehört zum Vedänta, dem Ende des Veda, dem höchsten Ziele des Veda. Ich will Ihnen ein paar Auszüge daraus vorlesen.

Yama, der König der Todten, spricht:

»Die Thoren, welche in der Finsternis wohnen, obgleich sieh weise dünkend und aufgeblasen von eitler Wissenschaft, gehen taumelnd herum, wie ein Blinder, der von einem Blinden geführt wird.

Nicht erhebt sich die Zukunft vor dem sorglosen Kinde, das sich durch die Täuschungen des Reichtums bethören lässt. Dies ist die Welt, es gicht keine andere; also denkt es und verfällt immer wieder meiner Herrschaft (der Herrschaft des Todes).

Der Weise, der durch Nachdenken über sein Selbst den Alten den Greis im Innern, den sehwer sichtbaren, in Finsternis eingedrungenen, in einer Höhle verborgenen, in einem Abgrund weilenden, als Gott erkennt. Lässt fürwahr Freud und Leid weit hinter sieh.

Das Selbst, der Erkenner, wird nicht geboren, uoch stirbt es, es ist aus nichts entstauden noch zu etwas geworden. Der Alte ist ungeboren, von Ewigkeit zu Ewigkeit: er wird nicht getötet, wenngleich der Körper getötet wird.

Das Selbst ist kleiner als klein, größer als groß, verborgen im Inneren des Menschen. Wer frei von Verlaugen und frei von Sehmerz ist, sieht die Größe des Selbst durch die Gnade des Sehöpfers.

Obgleich er sitzt, geht er weit: obgleich er liegt, wandert er überall. Wer außer mir selbst vermag den Gott, der sieh freut und nicht freut, zu erkennen?

Jenes Selbst kann nicht durch die heiligen Schriften erlangt werden, noch durch den Verstand, noch durch große Gelehrsamkeit. Den sich das Selbst erwählt, von ihm allein kann das Selbst erlangt werden; das Selbst erwählt ihn als sein Eigentum.

Wer sich aber nicht abwendet von seiner Schlechtigkeit, wer nicht ruhig und in sich gekehrt ist, oder wer nicht ruhigen Geistes ist, der erlangt das Selbst auch nicht durch Erkenntnis.

Kein Sterblicher lebt durch den Atem, der auf- und niedergeht. Wir leben durch einen anderen, auf dem beide beruhen.

Wohlan denn, ich will dir dieses Geheimnis verkünden, das ewige Wort Brahman), und was mit dem Selbst geschieht, nachdem es den Tod erreicht hat.

Manche werden als lebendige Wesen wiedergeboren,

manche werden zu Stock und Stein, je nach ihren Thaten und nach ihrer Erkenntnis.

Aber er, der höchste Geist, welcher in uns wacht, während wir schlafen, Lust auf Lust schaffend, der wird fürwahr das Licht genannt, er das Brahman, er das Unsterbliche. Alle Welten sind in ihm gegründet, über ihn geht keine hinaus. Das ist es.

Sowie das eine Feuer, nachdem es in die Welt eingegangen ist, versehieden wird je nach dem, was es verbrennt, also wird auch das Eine Selbst in allen Dingen verschieden, je nach dem worin es eingeht, und ist doch auch für sieh vorhanden.

Sowie die Sonne, das Auge der Welt, nicht verunreinigt wird durch die änßeren Flecken, die das Auge wahrnimmt, also wird anch das Eine Selbst, welches allen Dingen innewohnt, nicht verunreinigt durch das Leiden der Welt, da es selbst dranßen steht.

Es giebt einen ewigen Denker, welcher nicht-ewige Dinge denkt; obgleich einer, erfüllt er die Wünsche von vielen. Die Weisen, welche Ihn in ihrem Selbst empfinden, ihrer ist ewiges Leben, ewiger Friede 75.

Alles was ist, die ganze Welt, nachdem sie (aus Brahman) hervorgegangen, zittert in seinem Hauche. Jenes Brahman ist ein großer Schrecken, wie ein gezogenes Schwert; die es erkennen, werden unsterblich.

Er (Brahman) kann nieht mit der Sprache erreicht werden, mit der Seele oder mit dem Auge. Er kann nieht erfasst werden, anßer von dem, welcher sagt, Er ist.

Wenn alle Wünsche, welche im Herzen weilen, aufgegeben werden, dann wird der Sterbliche unsterblich und erlaugt Brahman.

Wenn alle Bande des Herzens hier auf Erden zerrissen werden, dann wird der Sterbliche unsterblieh: — hier endet meine Lehre. «

Das ist es, was man den Vedânta nennt, das Veda-Ende, das Ziel des Veda, und das ist die Religion oder die Philosophie
— Sie können sie nennen wie Sie belieben — welche von ungefähr 500 v. Chr. bis auf den heutigen Tag fortlebt. Wenn

man überhaupt sagen kann, dass das Volk von Indien gegenwärtig irgend ein Religionssystem hat — abgesehen von den Ahnenopfern und den Sråddhas, und abgesehen von den bloßen Kastengebräuchen — so ist dies in der Vedânta-Philosophie zu finden, deren leitende Grundsätze bis zu einer gewissen Ausdehnung in jedem Dorfe bekannt sind 76. Jene große Wiederbelebung der Religion, welche vor einigen funfzig Jahren von Ram-Mohun Roy ausging und jetzt als der Brahmasamâj bekaunt ist unter der Leitung meines edlen Freundes Keshub Chunder Sen 77, wurde besonders auf den Upanishads begründet und war ihrem Geiste nach vedântisch. Es giebt in der That einen ununterbrochenen Zusammenhang zwisehen den neuesten und den ältesten Phasen des indischen Geistes, der sich über mehr als dreitausend Jahre erstreckt.

Bis auf den heutigen Tag erkennt Indien keine höhere Autorität in Sachen der Religion, des Ceremoniells, des Rechts und der Sitten, als den Veda, und so lange Indien Indien ist, wird niemand jenen alten Geist des Vedantismus auslöschen, welcher von jedem Hindu von frühester Jugend an geatmet wird, und in verschiedener Gestalt selbst die Gebete des Götzendieners wie die Spekulationen des Philosophen und die Sprichwörter des Bettlers durchdringt.

Darum ist aus rein praktischen Gründen — ich meine zu dem rein praktischen Zweck, um etwas von den geheimen Triebfedern zu erkennen, welche den Charakter, die Gedanken und Thaten des niedrigsten wie des höchsten Hindu bestimmen — eine Bekanntschaft mit der indischen Religion, welche auf dem Veda, und mit der indischen Philosophie, welche auf dem Vedanta beruht, höchlich wünschenswert.

Es liegt nahe, die Sache leicht zu nehmen und zu fragen, wie mancher Staatsmann selbst in Europa gefragt hat: Was hat die Religion, oder was hat die Philosophie mit der Politik zu thun? Trotz aller gegenteiligen Erscheinungen und trotz der Gleichgültigkeit in religiösen Dingen. welche so oft von den Indern selbst zur Schau getragen wird, sind in Indien doch Religion und Philosophie noch immer Großmächte. Man lese den

Bericht, welcher neuerdings von zwei eingeborenen Staatsmännern veröffentlicht ist 75, und man wird sehen, ob der Vedanta noch eine moralische und politische Macht in Indien ist oder nicht.

Aber ich verlange noch mehr für den Vedânta, und empfehle sein Studium nicht nur den Kandidaten für den indischen Civildienst, sondern allen wahren Freunden der Philosophie. Es wird ihnen eine Lebensanschauung eröffnen, die sich von allen anderen Lebensanschauungen, welche wir in der Geschichte der Philosophie kennen lernen, unterscheidet. Sie sahen, wie die Verfasser der Upanishads hinter allen Devas oder Göttern den Âtman oder das Selbst entdeckten. Von jenem Selbst sagten sie nur drei Dinge aus, dass es ist, dass es erkennt, und dass es ewige Freude genießt. Alle anderen Prädikate waren negativ: es ist nicht dies, es ist nicht das, es liegt jenseit der Grenze des Erkennens oder Benennens.

Aber jenes Selbst, jenes höchste Selbst, der Paramâtman, konnte erst nach einer strengen moralischen und intellektuellen Zucht entdeckt werden, und wer ihn noch nicht entdeckt hatte, durfte niedrigere Götter anbeten und poetischere Namen gebrauchen, um die Bedürfnisse seines Herzens zu befriedigen. Wer da wusste, dass die anderen Götter nur Namen oder Personen waren — personae oder Masken im wahren Sinne des Worts, pratikas, wie sie im Sanskrit heißen — wusste auch, dass diejenigen, welche diese Namen oder Personen anbeteten, thatsächlich, wenn auch unbewusst, das höchste Selbst anbeteten. Dies istein sehr charakteristischer Zug in der Religionsgeschichte Indiens. Selbst in der Bhagavadgîtâ, einer ziemlich populären und exoterischen Erklärung der vedântischen Lehren, sagt der höchste Herrschér oder Bhagavat selbst: »Auch die, welche Götzenbilder anbeten, beten mich an <sup>79</sup> «.

Doch dies war nicht alles. Wie die alten Weisen von Indien hinter den Namen Agni, Indra, Pragâpati und hinter der gauzen Mythologie der Natur den Âtman entdeckt hatten — wir wollen ihn das objektive Selbst nennen —, erkannten sie anch hinter dem Schleier der Körperlichkeit, hinter den Sinnen, hinter dem

Geist und hinter unserer Vernunft, in Wahrheit hinter der Mythologie der Seele, welche wir oft Psychologie nennen, einen anderen Âtman, oder das subjektive Selbst. Anch dieses Selbst war nur durch eine strenge sittliche und geistige Zucht zu entdeeken, und die, welche es erkennen wollten, nicht sich selbst, sondern ihr Selbst, hatten viel tiefer einzusehneiden, als die Sinne oder der Geist oder die Vernunft oder das gewöhnliche Ieh. Anch dies alles waren Devas, liehte Erscheinungen — bloße Namen — aber Namen, die etwas bedeuten sollten. Vieles, was den Menschen sehr teuer war, was ihnen eine Zeitlang als ihr wahres Selbst erschienen war, nussten sie anfgeben, ehe sie das Selbst der Selbste finden konnten, den Alten Mann, den Zuschauer, ein von aller Persönlichkeit unabhängiges Subjekt, eine von allem Leben unabhängige Existenz.

Als dieser Punkt erreicht war, fing die höchste Erkenntnis an zu dämmern, das Selbst im Inneren der Pratyagåtman wurde zu dem höchsten Selbst dem Paramåtman) emporgezogen; es fand sein wahres Selbst in dem höchsten Selbst, und es wurde erkannt, dass die Einheit des subjektiven mit dem objektiven Selbst aller Wirklichkeit zu Grunde liege, als der dunkle Traum der Religion. — als das wahre Licht der Philosophie.

Diese Grundidee ist mit systematischer Vollständigkeit in der Vedanta-Philosophie ausgearbeitet, und niemand, der die Lehren würdigen kann, welche in Berkeley's Philosophie enthalten sind, wird die Upanishads und die Brahma-sûtras mit ihren Kommentaren lesen, ohne sich reicher und weiser geworden zu fühlen.

Ich gebe zu. dass Geduld, Scharfsinn und ein gewisser Grad von Selbstverleugnung nötig ist, ehe wir in den finsteren Schachten orientalischer Philosophie die soliden Goldkörner entdecken können. Es ist viel leichter und für seiehte Kritiker viel unterhaltender, das hervorzuheben, was in der Philosophie der alten Welt abgeschmaekt und lächerlich seheint, als es für den ernsten Forscher ist, unter der fremdartigen Hülle Wahrheit und Weisheit zu entdecken. Einige Fortsehritte sind aber doch gemacht worden, selbst in der kurzen Spanne Zeit, an die wir

zurückdenken können. Die heiligen Bücher des Ostens sind nicht länger eine bloße Zielscheibe für die Angriffe der Missionäre und die Sarkasmen der Philosophen. Sie sind zuletzt doch als historische Dokumente anerkannt worden, ja als die ältesten Dokumente in der Geschichte des menschlichen Geistes, und als paläontologische Urkunden einer Entwickelung, welche weitere und tiefere Sympathien hervorzurufen anfängt, als die nebelhafte Bildung des Planeten, den wir einen Augenblick bewohnen, oder die organischen Wandlungen jener Raupe, welche wir Mensch nennen.

Wenn Sie denken, dass ich übertreibe, gestatten Sie mir, Ihnen zum Schluss vorzulesen, was einer der größten philosophischen Kritiker — und sicherlich nicht ein Mann, dem es besonders gegeben war, die Gedanken Anderer zu bewundern — von dem Vedânta und namentlich von den Upanishads sagt. Schopenhauer schreibt:

» Es ist die belohnendste und erhebendste Lektüre, die in der Welt möglich ist: sie ist der Trost meines Lebens gewesen und wird der meines Sterbens sein  $^{80}$ .«

So hätte ich denn, soweit dies in einem Kursus von Vorlesungen möglich war, den Versuch gemacht, Ihnen eine Vorstellung vom alten Indien zu geben, von seiner alten Litteratur und ganz besonders von seiner alten Religion. Meine Absicht war, Ihnen nicht blos Namen und Thatsachen vorzuführen, diese können Sie in vielen allgemein zugänglichen Büchern finden - sondern Ihnen die allgemeinen Interessen verständlich zu machen, welche jenes alte Kapitel der Menschengeschiehte in sich verschließt. Der Veda und seine Religion und Philosophie sollten Ihnen — dies war mein Wunsch — nicht nur merkwärdig und sonderbar erscheinen; Sie sollten fühlen, dass darin etwas liegt, was uns selbst angeht, etwas von unserer cigcuen geistigen Entwickelung, einige Erinnerungen, so zu sagen, ans unserer eigenen Kindheit oder wenigstens ans der Kindheit unserer Rasse. Es ist meine Überzengung, dass wir ans dem Veda oder Vedanta ebenso wichtige und heilsame

Lehren zu ziehen haben, wie aus Homer und Virgil, oder aus den Systemen eines Plato und Spinoza.

Ich will nicht sagen, dass jeder, der zu erkennen wünscht, wie das menschliche Gesehlecht, die mensehliche Sprache, Religion, die Sitten, Gebränche, Gesetze und Regierungsformen, wie wir selbst anf nnsere gegenwärtige Stufe der Entwickelung gelangt sind, Sanskrit lernen und den Veda studieren muss. Allein nicht zu wissen, was das Studinm des Sanskrit und vorzugsweise das Studinm des Veda sehon gethan hat, um die dnnkelsten Stellen in der Geschichte des menschlichen Geistes anfzuhellen, jenes Geistes, von dem wir selbst Leben und Nahrnng empfangen, halte ich für ein Unglück oder jedenfalls für einen Schaden, geradeso wie ich es für einen Schaden halten wirde, dnrch das Leben zu gehen, ohne etwas, wenn auch noch so wenig, von der geologischen Bildnug der Erde, der Sonne, des Mondes und der Sterne zu wissen - und von dem Gedanken oder dem Willen oder dem Gesetze, welches ihre Bewegnngen beherrseht.

## Anmerkungen.

<sup>1</sup> Über den frühzeitigen Gebrauch der Buchstaben zu öffentliehen Inschriften siehe Hayman, Journal of Philology, 1879, pp. 141,-142. 150; Hicks, Manual of Greek Historical Inscriptions, pp. 1 ff.

<sup>2</sup> Herodot (V, 59) sagt: »Ich sah phönizische Buchstaben auf einigen Dreifüßen in einem Tempel des Ismenischen Apollon zu Theben in Böotien, die meisten von ihnen gleichen den ionischen Buchstaben.«

<sup>3</sup> Munch, Die nordisch-germanischen Völker, S. 240.

<sup>4</sup> Herod. V, 58 sagt: »Die Ionier nennen βύβλος von Alters her  $\partial \iota \varphi \, \vartheta \dot{\epsilon} \varrho \alpha \iota$ , weil sie einmal, in Ermangelung des ersteren, sich der letzteren zu bedienen pflegten. Und noch bis auf meine Zeit herab schreiben viele von den Barbaren auf solchen diphtherae.«

<sup>5</sup> Hekataeos und Kadmos von Miletos (520 v. Chr.), Charon von Lampsakos (504 v. Chr.), Xanthos der Lydier (463 v. Chr.), Pherekydes von Leros (480 v. Chr.), Hellanikos von Mitylene (450 v. Chr.) etc.

<sup>6</sup> Lewis, Astronomy, p. 92.

<sup>7</sup> Hayman, Journal of Philology, 1879, p. 139.

<sup>8</sup> Siehe Max Müller, History of Ancient Sanskrit Literature, p. 497 ff.: "On the Introduction of Writing in India".

<sup>9</sup> Max Müller, History of Ancient Sanskrit Literature, p. 515.

10 Max Müller, Hibbert Lectures, p. 153.

<sup>11</sup> Siehe meinen Artikel über das Zeitalter der Kâsikâ im Indian Antiquary 1880, p. 305.

<sup>12</sup> Die Übersetzung der wichtigsten Stellen aus I-tsing's Werk verdanke ich einem meiner japanesischen Schüler, K. Kasawara.

<sup>13</sup> Siehe Bunyiu Nanjio's Katalog des chinesischen Tripitaka, S. 372, wo Aryasûra, der vor 434 n. Chr. gelebt habeu muss, als der Verfasser der Gâtakamâlâ geuannt wird.

14 Wellington, 1850.

<sup>15</sup> De Bello Gallico VI, 14; History of Ancient Sanskrit Literature, p. 506.

<sup>16</sup> Principles of Sociology, p. 313.

<sup>17</sup> »Das Erbreeht der Hindus ist anf ihrer Religion begründet, und wir müssen nas hitten, dass wir nicht, indem wir indisches Recht haudhaben, nach unseren vom euglischen Recht abgeleiteten Begriffen handeln und damit unbedachterweise die religiösen Gefühle derjenigen verwunden oder beleidigen, die durch nusere Eutscheidungen betroffen werden « Bengal Law Reports, 103.

<sup>18</sup> Cicero, De Leg. II, 9, 22: "Deorum manium jura saneta sunto; nos leto datos divos habento."

19 AV. XVIII, 2, 49.

<sup>20</sup> RV. X, 14, 1—2. Er heißt Vaivasvata, der sonnige X, 58, 1, und selbst der Sohn des Vivasvat X, 14, 5. In einer späteren Phase des religiösen Denkens wird Yama als der erste Menseh anfgefasst vgl. AV. XVIII, 3, 13 mit RV. X, 14, 1.

21 RV. X, 14.

 $^{22}$  Im Avesta wird manches dieser Art von Ahnra Mazda mit Hülfe der Fravashis gethan.

<sup>23</sup> Siehe Satapatha Brâhmana I, 9, 3, 10; VI, 5, 4, 8.

<sup>24</sup> RV. VIII, 48, 3: »Wir tranken Soma, wir wurden unsterblich, wir gingen zum Lichte, wir fanden die Götter«; VIII, 48, 12.

<sup>25</sup> IX, 97, 39. [Vgl. Roth, ZDMG, vol. XXXVIII, S. 135 ff. C. C.]

26 X, 14, 6.

<sup>27</sup> X, 16, 12.

<sup>28</sup> Cf. M. M., Rigveda, transl. vol. I, p. 24.

<sup>29</sup> Siehe Exkurs H.

<sup>30</sup> Sat. Br. XI, 5, 6, 1; Taitt. Âr. II, 11, 10; Àsval. Grh. III, 1, 1; Pârask. Grh. II, 9, 1; Àpast. Dharmas., transl. by Bühler, p. 47 ff.

 $^{31}$  ImSâŭkhâyana Grhya I, 5 werden vier Pâkayagnas genanut: huta, ahuta, prahuta, prâsita.

32 Asv. Grh. I, 3, 30.

33 Manu III, 117-118.

34 Manu III, S5.

35 Taittirîyâranyaka, Preface, p. 23.

36 Mâsi mâsi vo' sanam iti srnteh, Gobh. Grh. p. 1055.

<sup>37</sup> Siehe Pindapitryagña von Dr. O. Donner, 1870. Die Beschränkung auf drei Ahnen, Vater, Großvater und Urgroßvater, findet sieh in der Våg.-Samhitå XIX, 36—37.

38 Es herrscht jedoch eine große Mannigfaltigkeit in diesen Dingen, je nach den verschiedenen Sâkhâs. So ist, nach der Gobhila-Sâkhâ, das Pindapitryagñaopfer als smârta zu betrachten, nicht als srauta pindapitryagñah khalv asmakkhâkâyâm nâsti;

während andere behaupten, dass ein agnimat das smârta, ein srautâgnimat das srauta Pitryagñaopfer vollziehen sollte; siehe Gobh. Grh. p. 671. Auf S. 667 lesen wir: anagner amâvasyâsraddhâ, nânvâhâryam ity âdaranîyam.

- <sup>39</sup> ZDMG., vol. IX, 1856.
- 40 Asv. Grh. IV, 4, 10.
- 41 Manu V, 64-65.
- <sup>42</sup> Bühler, Âpastamba, Sacred Books of the East, vol. II, p. 138; auch Srâddhakalpa, p. 890. Obgleich das Srâddha in den Gobhiliya Grhyasûtras IV, 4, 2—3 vorgeschrieben wird, ist es dort nicht beschrieben, sondern in einer besonderen Abhandlung, dem Srâddhakalpa.
- 43 In der Bedeutung Speise kommt sråddha in sråddhabhug u. a. Wörtern vor. In der Bedeutung Opferhandlung wird es erklärt: yatraitak khraddhayå diyate tad eva karma sråddhasabdåbhidheyam. Pretam pitims ka nirdisya bhogyam yat priyam åtmanah sråddhayå diyate yatra tak khråddham prakirtitam. Gobh. Grh., p. 892. Wir Iesen auch sråddhanitah sråddham kurvîta » man soll im Glauben das Sråddha vollziehen «. Gobh. Grh., p. 1053.
  - 44 Manu III, 82.
- $^{45}$  Pitrn uddisya yad dîyate brâhmanebhyah sraddhayâ tak khrâddham.
  - 46 Âpastamba II, 16, 3: Brâhmanâs tv âhavaniyârthe.
  - <sup>47</sup> L. c. p. 142.
  - 48 Manu III, 138. 140.
  - 49 Åsv. Grh. IV, 5, 8.
- $^{50}$ Es wird beschrieben als eine vik<br/>rti des Pârvanasrâddha in Gobh, Gr<br/>h., p. 1011.
- <sup>51</sup> Einer der Unterschiede zwischen den llandlungen vor und nach dem Sapindîkarana wird von Sâlañkâyana erwähnt: Sapindîkaranam yâvad rgudarbhaih pitrkriyâ Sapindîkaranâd ûrdhvam dyigunair yidhiyad bhayet. Gobh. Grhs., p. 930.
  - <sup>52</sup> Gobh. Grh., p. 1023.
  - <sup>53</sup> Grh. ed. Oldenberg, p. 83.
- $^{54}$ Ein pratyâbdikam ekoddishtam am Jahrestage des Verstorbenen wird erwähnt bei Gobhilîya l $\,$ e. p. 1011.
  - 55 Gobh. Grh., p. 1039.
- 56 Sâñkh. Grh., p. 83; Gobh. Grh., p. 1021. Nach einigen Autoritäten wird das ekoddishta zehn Tage lang nava, neu genannt, sechs Monate navamisra, gemischt, halbnen, darauf purâna, alt Gobh. Grh., p. 1020.
- <sup>57</sup> Gobh. l. c. p. 1032.
  - 58 L. c. p. 1047.

<sup>59</sup> Life and Essays II, p. 195. Col. fügt hinzu, dass in den meisten Provinzen die Perioden für diese sechzehn Ceremonien und für die Schlussfeierliehkeit Sapindana vorweggenommen werden, und das Ganze am zweiten oder dritten Tage beendigt wird, worauf sie zur passenden Zeit wiederum vollzogen werden, aber zu Ehren der ganzen Reihe von Vorfahren, anstatt des Verstorbenen allein. Dies nimmt Dr. Donner in seiner gelehrten Abhandlung über das Pindapitryagna-opfer S. 11 als die allgemeine Regel.

60 Dieser Gegenstand ist, besonders in seinen Beziehungen auf das Erbrecht, ausführlicher behandelt in Ragkumar Sarvädhikäris Tagore Law Leetures für 1850, p. 93.

61 Gobh. Grh., p. 892.

62 L. c. p. 897.

<sup>63</sup> L. c. p. 666 u. 1008. Grhyakârah pindapitryagñasya srâddhatvam âha.

<sup>64</sup> Gobhila IV, 4, 3, itarad anvâhâryam. Aber die Kommentatoren fügen hinzu: anagner amâvasyâsrâddham, nânvâhâryam. Nach Gobhila muss das Vaisvadeva- und das Baliopfer am Ende eines jeden Pârvanasrâddha stattfinden, siehe Gobh. Grh., p. 1005; aber kein Vaisvadeva bei einem Ekoddishtasrâddha, p. 1020.

65 L. e. p. 1005-1010; Nirnayasindhu, p. 250.

66 Siehe Burnell. The Law of Partition, p. 270.

67 Kalau tâvad gavâlambho mâmsadânam ka srâddhe nishiddham, Gobhilena tu madhyamâshtakâyâm vâstukarmani ka gavâlambho vihitah, mâmsakarus kânvashtakyasrâddhe; Gobhilîya Grhyasûtra ed. Kandrakânta Tarkâlamkâra, Viqñapti, p. 8.

68 Siehe Exkurs I.

69 Hibbert Lectures, new ed., pp. 243-255.

70 Im Chinesischen finden wir dieselben drei Richtungen der Religion und ihren innigen Zusammenhang anerkannt, wenn z. B. Confucius zu dem Prinzen von Sung sagt: "Verehre den Himmel Anbetung der Devas', verehre die Manen Anbetung der Pitrs; wenn du dies thust, werden Sonne und Mond ihre bestimmte Zeit einhalten Rta." Happel, Altehinesische Reichsreligion, S. 11.

<sup>71</sup> RV. I, 164, 46; Hibbert Lectures, p. 311.

<sup>72</sup> RV. X, 114, 5; Hibbert Lectures, p. 313.

<sup>73</sup> RV. I, 164, 4.

<sup>74</sup> [Vgl. oben S. 51. C. C.]

 $^{75}$  Το δε φούνημα τοῦ πνεύματος ζωή καὶ εἰρήνη. Siehe auch Ruskin, Sesame, p. 63.

<sup>76</sup> Major Jaeob, Manual of Hindu Pantheism, Preface.

<sup>77</sup> Der berühmte Reformator ist leider am S. Jannar d. J. verstorben. C. C.

 $^{78}$  Life and Letters of Gokulagi Sampattirâma Zâlâ and his views of the Vedânta, by Manassukharâma Sûryarâma Tripâthî.

Bombay 1881.

<sup>79</sup> Professor Kuenen findet eine ähnliche Vorstellung in den Worten, welche der Prophet Maleachi 1, 14 in den Mund Jehova's legt: "Denn ich bin ein großer König, und mein Name ist schrecklich unter den Heiden," Vgl. Hibbert Lectures, p. 181.

80 Sacred Books of the East, vol. I, The Upanishads, translated

by M. M.; Introduction, p. LXI.

## Exkurs A, S. 7.

Über die am Oxus und zu Mykenae gefundenen Schätze.

Der am Nordnfer des Oxus im Jahre 1877 aufgefundene nnd von General Cuuningham im Journal of the Asiatic Society of Bengal 1881 beschriebene Schatz enthält Münzen von Darius bis herab auf Antiochus den Großen und Enthydemus von Baktrien. Der Schatz scheint daher zu der Zeit am Ufer des Flusses begraben zu sein, als Enthydemus gegen Antiochus marschierte, welcher Baktrien 208 v. Chr. angriff. Enthydemus wurde besiegt, und der Schatz, ob er nun ihm oder einem von seinen Edlen gehörte, blieb bis vor kurzer Zeit unberührt. Es kann kein Zweifel sein über den persischen Charakter vieler der Münzen, Figuren und Ornamente, welche am Ufer des Oxus entdeckt worden sind, und wir müssen daher annehmen, dass es Beutestücke waren, welche die siegreichen Feldherren Alexanders ans Persien weggeführt und eine zeitlang in Baktrien aufbewahrt hatten.

Nun ist für mich von allen Hypothesen, welche in Bezug auf den zu Mykenae gefundenen Schatz oder wenigstens einen Teil desselben aufgestellt worden sind, die von Professor Forchhammer immer die wahrscheinlichste gewesen. Nach seiner Ansicht wären einige von den zu Mykenae entdeckten Kunstwerken als ein Teil der Spolien zu betrachten, welche Mykenae zufielen, und zwar als rechtmäßiger Anteil an der Bente des persischen Lagers. Der persische oder, wenn man lieber will, assyrische Charakter einiger in den Gräbern von Mykenae aufgefundenen Stücke gestattet keinen Zweifel. Die Darstellung des Königs auf seinem Wagen, mit seinem Wagenlenker, wie er den Hirsch

jagt, ist deutlich assyrisch oder persisch. Die Tracht der Figuren auf einigen Siegeln ist entschieden assyrisch oder persisch. Nun begegnet uns derselbe Kunststil zum zweitenmal in den verschiedenen Kunstwerken, die am Oxus gefunden sind. Wir haben den König in seinem zweirädrigen Wagen, hinter seinem Wagenlenker stehend, auf dem Silber-Dareiken (Tafel XII, 6, 7) und der Gold-Reliquie (T. XII, S). Wir haben die eigentümlichen persischen Hosen, die sarabara (sarawil), an der goldenen Statue (T. XII, 1), und noch einmal an der silbernen Statuette (T. XI). Außerdem haben wir den Hirsch in Gold (T. XV, 6, entsprechend dem Hirsch in Silber-Blei (T. 172, Mykenae). Wir haben die Figur eines Mannes in Bronze (T. XIX, 4', und eines Königs in Gold (T. XII, 1), die uns beide an die Figur eines Mannes erinnern, der zu Mykenac (T. 86) gefunden worden ist, und wir haben die kleine Taube, die von einer der Figuren herstammen kann, die zu Mykenae gefunden worden sind (T. 106 und 179).

Alles dies würde verständlich werden, wenn wir die Fünde vom Oxus und die von Mykenae zu derselben Quelle zurückverfolgen könnten — nämlich zu der Beute, welche von den Griechen im persischen Lager gefunden, und zu der, welche von den macedonischen Feldherren aus den Palästen des Darius hinweggeführt wurde.

Dies würde nicht den Ursprung des ganzen Schatzes erklären, der in den Gräbern von Mykenae gefunden ist, aber es würde den Schlüssel zu einem Teil desselben abgeben und so den Entdeckungen von Dr. Schliemann ein neues Interesse verleihen. (Ich habe die Zahlen der Tafeln von Mykenae nach der Sammlung der Original-Photographien eitiert, welche Dr. Schliemann mir zum Geschenk gemacht hat.)

# Exkurs B, S. 21.

# Über den Namen der Katze und des Katzenauges.

Unsere zahme Katze ist ans Ägypten 1 zu uns gekommen. wo sie durch eine lange freundliche Behandlung oder wohl gar Verehrung<sup>2</sup> gezähmt worden war. Bei keinem griechischen oder römischen Schriftsteller vor dem dritten Jahrhundert v. Chr. finden wir die Katze als Haustier. Sie wird zuerst von Caesarins dem Arzt, dem Bruder des Gregorius, des Theologen von Nazianzus, gest. 369 n. Chr., erwähnt. Er sprieht von zárrai "ένδουμοι. Um dieselbe Zeit sehreibt Palladins De re rustica IV, 9, 4): »Contra talpas prodest catos cattos frequenter habere in mediis eardnetis Artischockengärten. Mustelas habent plerique mansuetas; aliqui foramina earnm rubrica et succo agrestis encumeris impleverunt. Nonnulli juxta enbilia talparum plures eavernas aperiunt, ut illae territae fugiant solis admissu. Plerique laqueos in aditu earum setis pendentibus ponunt.« Hehn nimmt an, dass talpa hier Mans bedentet. Ob es nnn aber Mans oder Maulwurf bedeutet, es ist klar, dass, als Palladins sehrieb (4. Jahrh. n. Chr.), die zahmen Wiesel noch häufiger waren als die Katzen, ob diese unn cati oder catti genannt wurden.

Evagrins scholasticus Hist. Eecl. 17, 23), nm 600 n. Chr., spricht von zárra 3 als dem gewöhnlichen Namen für aïhov-gog, das hier also für Katze steht. Er sagt: aïhovgov  $\mathring{h}$  $\nu$  zárra $\nu$   $\mathring{h}$   $\sigma v n'_{i} \vartheta \varepsilon \iota \alpha$   $\lambda \acute{\varepsilon} \gamma \varepsilon \iota$ .

Und Isidorus, sein Zeitgenosse, drückt sieh in demselben Sinne aus, wenn er sagt 12.2.35: "hunc [murionem] vulgus eatum a captura voeant".

Wagner, Schreber's Sängetiere, Suppl. II, S. 536.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe Hehn, Kulturpflanzen und Haustiere, S. 398. Es war die Felis maniculata Ruepp., siehe Hartmann, Zeitschrift für ägyptische Sprache, 1864, S. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Catta bei Martialis 13, 69 scheint eine Art Vogel zu sein.

Wenn wir, in Ermangelung eines entgegengesetzten Zengnisses, annehmen, dass die zahme Katze im 4. Jahrhundert n. Chr. ans Ägypten nach Griechenland und Italien kam, und dass das kluge Tierchen von den Römern cätus genannt wurde, wird alles übrige verständlich.

In den Ruinen von Pompeji, wo die Knochen von Pferden, Hunden und Ziegen gefunden worden sind, hat man bis jetzt noch keine Katzenknochen entdeckt, und die dortigen Bilder, von denen man annahm, dass sie Katzen vorstellen sollten, sind jetzt, wie bewiesen ist, wenigstens nicht Bilder der zahmen Katze<sup>4</sup>.

In der rumänischen Sprache findet sich keine Spur des Wortes eatus, wahrscheinlich weil zu der Zeit, als jener romanische Dialekt in Dacien sich bildete, catus noch nicht als lateinisches Wort existierte <sup>5</sup>.

Die Mänse waren ohne Zweifel den Griechen und Römern sehr lästig; aber sie kämpften gegen dieselben, sowie gegen die Eidechsen und Schlangen, nicht mit Katzen, sondern mit der γαλέη oder γαλῆ, der ἴττις, und dem αἰέλουρος oder αἴλουρος. Wir müssen nicht denken, dass die Namen dieser Tiere von den Alten mit irgend welcher zoologischen Genauigkeit gebraucht wurden. Nur soviel ist sicher, dass vor dem 4. Jahrhundert n. Chr. keine von diesen Benennungen, wenn sie auf Tiere außerhalb Ägyptens angewandt wird, unsere Felis domestica bezeichnen kann, während Cnvier behauptet, dass in Ägypten die Katzen-Mnmien, von den ältesten Zeiten her, anatomisch dieselben sind mit unserer zahmen Katze.

Mein vortrefflicher Freund, der verstorbene Professor Rolleston, den ich mehr vermisse als ich sagen kann, gelangte in einem Aufsatz »On Domestic Cats, aneient and modern« im

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hehn l. e., S. 402.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hehn l. e., S. 531.

<sup>6</sup> Herodot, wenn er von der Katze in Ägypten spricht, wendet auf sie den griechischen Namen αἴλουφος an; in den Sibyllinischen Orakeln, Procem. v. 60, heißt sie γαλῆ; αἰσχύνθητε γαλᾶς καὶ κνώσδαλα θειοποιοῦντες.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Annales du Muséum, An XI 1802, p. 234; Ossemens fossiles, Discours Préliminaires, pp. LXII—LXIII, ed. 1821; Rolleston I. c., p. 50.

Journal of Anatomy and Physiology, 1868, p. 17—61, zn dem Sehluss, dass die alten Griechen, z. B. Aristoteles, Aristophanes u. s. w., wenn sie von der  $\gamma \alpha \lambda \tilde{i}_i$  sprachen, ansgenommen in Ägypten, gewöhnlich die Mustela foin a meinten, den weißbrüstigen Marder, der auch Bnehenmarder oder Steinmarder genannt wird, manchmal die Mustela furo, das Frettehen, und die Viverra geneta, die Genettkatze, aber niemals den Iltis, Mustela putorius. Was die  $\gamma \alpha \lambda \tilde{i}_i$  nuterscheidet, ist, dass sie Mäuse, Schlangen und Vögel tötet, Vogeleier stiehlt und einen unangenehmen Gerneh hat. Die  $\gamma \alpha \lambda \tilde{i}_i$  ågota oder izus teilt diese Eigenschaften, ist aber größer, und — was wichtig ist — liebt den Honig. Weder das Frettehen Mustela furo noch das Wiesel (Mustela vulgaris rühren Honig an.

Die Katze, unsere Felis domestiea, kann in Notfällen dazu gebracht werden, Schlangen zu töten, wird aber niemals Eier stehlen oder Honig essen oder in Löcher gehen, wie die  $\gamma \alpha \lambda \tilde{\iota}_i$  oder die Mustela.

Das nützlichste Talent, Mänse zu töten, wurde von  $\gamma \alpha \lambda \tilde{r}_i$ , mustela, Wiesel und Katze, geteilt: und wenn wir sagen Katze und Mans, sagten die Griechen  $\tilde{M}\tilde{v}_S$  za $\tilde{r}_i$  die Römer Muset mustela.

Als die Griechen die zahme ägyptische Katze kennen lernten, übertrugen sie auf dieselbe die alten Namen  $\gamma \alpha \lambda \tilde{i}_i$  und  $\alpha \tilde{i} \lambda \delta \nu \varrho \sigma \varsigma$ . Höchstwahrscheinlich war  $z \dot{\alpha} \tau \tau \sigma \varsigma$  die Nachahmung eines ägyptischen Worts, und wenn Kallimachos, welcher in Ägypten schrieb 3. Jahrh. v. Chr. vom  $\alpha \tilde{i} \lambda \delta \nu \varrho \sigma \varsigma$  spricht. hat sein Kommentator ohne Zweifel recht, wenn er sagt  $\tau \delta \nu \ l \delta l \omega \varsigma \lambda \epsilon \gamma \delta \iota \epsilon \tau \sigma \nu \ z \dot{\alpha} \tau \tau \sigma \nu$ .

In den griechischen Fabeln, bis herab auf Babrius, braucht allowoog niemals als zahme Katze genommen zu werden, sondern es muss Wiesel, Marder, oder wilde Katze bedeuten.

Die Römer übertrugen den Namen Mustela nicht auf die Katze, sondern veränderten durch eine Art von Volksetymologie cattus in catus, und diese zwei Namen, zάττα und

See Hehn I. c., p. 402 gegen Keller, Über die Geschichte der griechischen Fabel, S. 392.

eatus, fanden ihren Weg später in fast alle Spraehen von Europa<sup>9</sup>.

In Deutschland muss die Katze <sup>10</sup> früh genug angekommen sein, dass man Katzen anstatt Wiesel (ahd. wisula oder wisale) als Gespanntiere der Göttin Freya <sup>11</sup> annehmen konnte, wenn wir nicht voraussetzen, dass auch hier die gemeinte Katze ursprünglich die wilde Katze war, zumal da ihre Stelle sehr oft von dem goldborstigen Eber und dem Falken eingenommen wird <sup>12</sup>.

Wir kommen nun zu der Frage, ob die Katze zu einer frühen Zeit in Indien bekannt war. Die zwei Hauptbenennungen im Sanskrit für Katze sind m ${arg}$ ara und vidala.

Mârgâra bedeutet der Reiniger, wie ja die Reinlichkeit der Katze wohlbekannt ist. Die wilde Katze heißt aranya-mârgâra, die Waldkatze (Pankatantra 165, 14).

Manu (XI, 131) stellt mårgåra neben nakula, Ichneumon, und im Pankatantra (110, 23) lesen wir, dass eine natürliehe Feindsehaft zwischen Katzen und Hunden (sarameya-margaranâm) und zwischen Iehneumons und Schlangen (nakula-sarpânâm) existiert. Diese instinktive Feindschaft zwischen gewissen Tieren war so bekannt, dass Pânini (II, 4, 9 eine Regel aufstellte, nach welcher Composita aus den Namen solcher Tiere gebildet werden sollten. Aber unter diesen Compositis finden wir bei Pânini weder Katze und Hund, noch Katze und Maus. Pânini kannte die wilde Katze, vidâla VI, 2, 72), aber nicht die zahme Katze, die Feindin von Hund und Maus. Ja selbst Patañgali, der Verfasser des Mahâbhâshya, erwähnt die Katze noch nicht unter den Tieren, die einen instinktiven Hass gegen andere Tiere zeigen II, 4, 12; vgl. auch IV, 2, 104'. Die spätere Kâsikâ giebt im Gegenteil mârgâra-mûshakam, Katze und Maus, als das erste Beispiel zu II, 4, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ahd. ehazza; mhd. katze; ags. cat; altn. köttr; franz. ehat. chatte; prov. cat, catta; span. gato, gata; it. gatto, gatta; ngr. yára, xarxi; ir. cat; gael. cat; wälseh eâth; russ. kot, koska; poln. kot, kotka; böhm. kot, kotè; lit. katė; finn. katti; lapp. katto: türk. kedy; arm. citto.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Hehn l. e., S. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Grimm, D. Myth., S. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Radolph, Die Göttergestalt der Frigg, 1875, S. 37.

In der chinesischen Übersetzung der Geschichte des Bedd Gelert, welche von Fa Hian um 412 n. Chr. gemacht ist, sind die Wesen, welche einander hassen, die Schlange und das Ichnenmon, der kleine Vogel und der Habicht, der Sramana und der Brâhmana, die Stiefmutter und das Kind einer anderen Fran <sup>13</sup>.

Eine starke Bestätigung des verhältnismäßig späten Datums der Feindschaft zwischen Katze und Maus in Indien liefert das Pañkatantra. Hier lesen wir V,109)<sup>14</sup>: »Eine Mans, wenn anch im Hause geboren, muss getötet werden, weil sie Schaden thut. Eine Katze erbittet man sich von anderswo und bezahlt sie, weil sie nützlich ist.«

Aber in der arabischen Übersetzung Guidi's Codd. F. und V. finden wir statt der Katze den Falken; im Directorium den nisus oder Sperlingshabicht; im Stephanites den ikoaf, und in der alten spanischen Übersetzung den azor.

Man könnte vorerst annehmen, dass, da die Katze im Pañ-katantra vorkam, die arabisehe Übersetzung die Katze in einen Falken verwandelt hätte. Aber nein. Die alte syrische Übersetzung, welche älter ist als das Pañkatantra, liest: »Mänse, wenn auch im Hause geboren, werden ihrer Schädlichkeit wegen getötet; aber Falken fängt man wegen ihrer Nützlichkeit und trägt sie auf der Hand.«

Dies lässt keinen Zweifel übrig, dass das Gleichnis im Original von den Mäusen und dem Falken genommen war, und dass das etwas lahme Gleichnis von der Katze und den Mäusen späteren Datums ist.

Der zweite Name für Katze im Sanskrit ist vidâla oder bidâla. In der Vâgasaneyisamhitâ (XXIV, 31) wird vrshadamsa durch vidâla erklärt und streng geschieden von nakula (XXIV, 32), welches im Atharvaveda (IV, 139, 5) als ein den Schlangen feindliches Tier vorkommt. Anch Manu XI, 159) unterscheidet deutlich vidâla von nakula, und sein vana-vidâla soll höchstwahrscheinlich die wilde Katze bedeuten. Pânini muss das Wort gekannt haben; denn VI, 2, 72 giebt er eine Regel für den Accent von bhikshâ-vidâla.

<sup>14</sup> Selected Essays I, 556.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Siehe S. Beal in der Academy 1882, p. 331,

Es ist schwer, dies Wort zu analysieren. Ich dachte zuerst, es könnte mit vidala (bidala im Ait. År. III, 1, 2, 6) zusammenhängen, welches entzwei gesehnitten, in der Mitte gespalten bedeutet, was ein sehr bezeichnender Name für das Katzenange wäre. Aber dies würde das cerebrale d nnerklärt lassen. In den Unâdisûtras (I. 117) wird das Wort von vid. schreien, mit dem Suffix âla abgeleitet. Dies Suffix zeigt eine gewisse Analogie mit âlîya in mârgâlîya, einem anderen Namen für die Katze.

Jetzt entsteht die Frage, ob von vidâla ein Derivativ vaidâlya gebildet werden konnte, und ob dies Wort dem griechischen aïhovoog oder aléhovoog zu Grunde liegen kann, das man sonst gewöhnlich ans alóhog und ovoá erklärt hat. Wir würden eine Parallelform vaidârya anzunehmen haben, und ferner einen Übergang von oogog zu ovoog, zugleich unter Zugabe der Möglichkeit, dass das Wort nicht als ein gewöhnliches indogermanisches Wort ins Griechische kam, sondern als ein fremder Name für ein fremdes Tier.

Und dabei erhebt sieh eine neue Frage. Vaidûrva und vaidûrya, gerade die Form, welche dem griechischen allovoog am besten entsprechen würde, bedeutet im Sanskrit das Katzenauge. Die Katze wird manivaidûrvalokana genannt, d. lt. Augen wie Vaidûryastein habend. Es ist richtig, dass ein so alter Grammatiker wie Pânini IV, 3, 81 vaidûrya von vidûra sehr entfernt « ableitet, und dass es deshalb oft mit einem dentalen d gesehrieben wird. Aber dies scheint ein nachträglicher Einfall zu sein. Der Übergang von vaidarva zu vaidurva ist selbst im Sanskrit nicht numöglich, wenn wir uns an solche Parallelformen wie dûra und davîvas, sthûla, sthavîyas n. s. w. erinnern. Wenn also vaidūrva mit vidāla zusammenhing nud ursprünglich ein Katzenauge bedeutete, ist es merkwürdig, um nicht mehr zu sagen, dass die Prakrit-Form velnriya, wie Pott bemerkt hat, im Griechischen als Brovllog erscheint, wieder ein fremder Name für einen fremden Edelstein, nämlich den Beryll. Es ist ohne Zweifel wahr, dass, wissenschaftlich gesprochen, das Katzenauge und der Beryll verschieden sind, aber in manchen Fällen, wie Professor Fischer mieh belehrt, ist die Farbe des Berylls dem Auge einer Katze gleich, obsehon sie niemals jenen sehimmernden Glanz hat, den man bei allen

wirklichen Katzenaugen-Mineralien wahrnimmt, wenn sie convex gesehliffen sind <sup>15</sup>.

Vaidûrya wird anch als der Name des Landes oder des Gebirges gebraneht, wo man das Vaidûryamineral findet <sup>16</sup>. Zur Zeit des Varâhamihira (Brhatsamhitâ XIV, 11 im 6. Jahrhundert n. Chr. waren die Minen des Beryllsteines angeblieh im Süden von Indien. Aber im Kommentar zu den Unâdisûtras (II, 20) hören wir von Vidûra als dem Namen von Bâlavâya, welches entweder ein Berg oder eine Stadt ist, woher die besten Vaidûryasteine kommen sollen. Anch im Kommentar zu Pânini (VI, 2, 77) wird Bâlavâya als der Name eines Gebirges erwähnt.

Kâtyâyana maehte den Einwurf, dass Pânini's Regel IV, 3, 84), nach welcher vaidûrva von vidûra gebildet wird, falsch sein müsse, da der Vaiduryastein nicht von Vidura komme, sondern von Bâlavâya, und zu Vidûra nur geschnitten oder gesehliffen werde. Uns geht hier die Art nichts an, wie Patangali sich bemültt, dies Dilemma zu lösen, sondern nur das Dilemma selbst, d. i. der Umstand, dass zu Kâtvâvana's oder in allen Fällen zu Patangali's Zeiten der Berg Bâlavâva, nicht Vidûra, als die Fundstätte der Vaiduryasteine bekannt war. Wir wissen sonst nichts über dieses Bâlavâva-Gebirge; aber Burnouf hat vor viclen Jahren durch eine sehr kühne Kombination den Versueh gemaeht, den Namen des Bolor oder Balur-tâgli 17 mit dem Vaidûrya-Gebirge zu identificieren, dem Gebirge, welches die Vaidûrvasteine liefert. Dies würde neue Berührungspunkte zwischen dem Osten und dem Westen ergeben, welchen nachzugehen jedoch voreilig wäre. Selbst die Übereinstimmungen und Ähnlichkeiten, welche ich in dieser Note berührt habe, sind

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Col. Yule macht mich darauf aufmerksam, dass im Hindi billâ, bilâu und bilâo Katze, billur, billaur und bilanr Krystall bedenten.

<sup>16</sup> Col. Ynle bemerkt, dass die Vaidûrya-Berge der nördliche Teil der Ghats gewesen sein missen, weil die großen Flüsse des Dekhan daher kamen. Er verweist auch anf die Θοούδια ὄοη des Ptolemäus.

<sup>17</sup> Professor Weber nimmt Pott's Etymologie von βήονλλος und Burnonf's Ableitung von Belur-tâgh von vaidûrya an s. Omina nnd Portenta, 326, obgleich er meint, es könnte umgekehrt sein. Später Ind. Stud. XIII, 370 will er lieber an den Zusammenhang von Bâlavâya mit Belur-tâgh denken. Vgl. auch "Die indischen Mineralien" von Dr. R. Garbe, S. S5.

keineswegs fest begründet, und ieh habe sie nur zusammengestellt, damit wir, wenn wir zu dem Schlusse kommen sollten, es sei keine historische Verwandtschaft zwischen vidâla, vaidūrya, αἴλουρος, βήρυλλος und Belur-tâgh 's, daraus die wichtige Lehre ziehen, dass das Kapitel der Zufälligkeiten manchmal größer ist als wir vermuten.

## Exkurs C, S. 40.

# Über Dorfgüter.

Da Sleeman's »Rambles of an Indian Official« nicht leicht zugänglich sind, gebe ich einige weitere Auszüge aus denselben, welche sich auf die Dorfgemeinden beziehen, wie jener sie kannte. Im zehnten Kapitel des ersten Bandes schreibt er:

»Neun Zehntel der unmittelbaren Besteller des Aekers in Indien sind kleine Pächter, welche einen Pachtvertrag auf ein oder zwei Jahre haben, wie der Fall liegt, und ihre Ländereien mit ihrem eigenen Inventarium bewirtschaften. Ein solcher Landwirt, wenn er nur einen Pflug mit Stieren besitzt und tüchtig ist, kann immer von den Inhabern der Dörfer gute Ländereien zu mäßigen Bedingungen erhalten. Die besten Landwirte sind, denke ich, diejenigen, welche sich für günstige Bedingungen auf ihren Besitz und ihre Tüchtigkeit zu verlassen lernen, sich die Hand frei halten, um ihre Pachtungen zu wechseln, wenn ihre Kontrakte ablaufen, und kein erbliches Recht auf Grundeigentum beanspruchen. Der Boden wird meines Erachtens in

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Der Bolor, dessen Existenz sogar in Abrede gestellt worden ist, ist neulieh wieder als der wirkliche Name-eines wirklichen Gebirges durch Robert Shaw zu Ehren gekommen Dieser fand, dass der Name von den Kirghisen für den Distrikt von Kitral gebrancht wurde. General Cunningham berichtet, dass derselbe Name, Palor, Balors, Balornts, auf die Stadt Iskardo angewandt wird. Siehe Le Muséon I, 35%. Hinen-thsang beschreibt ebenfalls I, 273 das Königreich Potolo Bolor, als reich an kostbaren Metallen.

Indien am besten bebaut und die Gesellschaft ist am besten bestellt, wenn die Inhaber der Dorfgüter ein Gefühl von dauerndem Interesse au denselben haben, die Zusicherung des Erbrechts an einem Besitz, der nur von der Zahlung einer mäßigen Regierungsforderung abhängt, nugeteilt nach dem Rechte der Erstgeburt an die Nachkommen übergeht und dem gemeinen Recht, welches die gleiche Teilung unter den Kindern sowohl des Land- wie jedes anderen Privatbesitzes unter den Hindus und Mohammedanern vorschreibt, nicht unterworfen ist, und wo die unmittelbaren Besteller die Ländereien, welche sie bearbeiten, nach keinem anderen Rechte innehaben, als kraft eines besonderen Kontrakts.

Wenn ich von Dörfern rede, so meine ich die Inhaber von Ländereien, welche zu den Dörfern gehören. Die ganze Oberfläche von Indien ist in Dorfgüter aufgeteilt. Die Dorfgemeinde besteht aus denjenigen, die das Laud inne halten und bebauen, den angestellten Dorfdienern (gramabheta), dem Priester gramavâgin oder grâmavâgaka, ein verachtetes Amt, Grobschmied (grâmakarmâra, Zimmermann grâmatakshaka, Pân. V, 1, 95), Rechuungsbeamten grâmalekhaka, Wäscher grâmaragaka, dessen Frau ex officio die Hebamme der kleinen Dorfgemeinde ist), Töpfer (grâmakulâla), Wächter grâmapâla, Barbier (grâmanâpita, Pân. VI, 2, 62 Komm., auch grâmanîh genannt, Schuhmacher u. s. w. In einigen Teilen von Central- und Südindien gehören auch der Garpugree<sup>1</sup>, welcher die Hagelschauer von der Ernte, und der Bhoomka bhûmika, welcher die Tiger von den Menschen und ihrem Vieh hinwegzaubert, zu den Dorfdienern. Dazu kommen der kleine Banquier oder Land-Kapitalist, der Krämer, der Kupferschmied, der Zuckerbäcker, der Eisenhändler, der Weber, der Färber, der Astronom oder Astrolog (grâmaqyotisha), der den Leuten den glücklichen Tag

¹ Her Platts, den ich über diese Namen um Rat gefragt habe, schreibt mir: "Ich hege jetzt keinen Zweifel, dass das Wort garpagarî ist Accent auf pag, und dass die richtige Form garapagadî oder vielmehr garapakadî ist, mit Verwandlung des k zu gund des dzu r, welches beides in der Dakkhinî hänfig ist. Die Etymologie wird daher sein: gar 0 = gar = sanskr. karakâ. pagar  $0 = pakar^0$  Wurzel von pakarnâ = Prâkrt pakkaddha i, von sanskr. prakrshta, Wurzel krsh mit pra. 1 = sanskr. 1 = sanskr.

für jedes irdische Unternehmen, sowie die vorgeschriebenen Zeiten für alle religiösen Ceremonien und Gebräuche angiebt<sup>2</sup>.

In manchen Dörfern ist das ganze Land unter ackerbauende Eigentümer verteilt und einer fortwährenden Parzellierung unterworfen vermöge des Erbrechts, welches jedem einzelnen denselben Anteil zuweist.

In anderen ist das ganze Land unter Bauern verteilt, welche es kraft eines besonderen Kontrakts für bestimmte Perioden innehaben, und zwar von einem Eigentümer, welcher das Ganze zusammen von der Regierung inne hat zu einem Pachtsatze, der entweder für die Dauer oder für bestimmte Zeitabsehnitte festgestellt ist.

Dies sind die zwei Extreme. Es giebt nur wenig Dörfer, in welchen alle Bauern als Eigentümer betrachtet werden, wenigstens in unseren Nerbudda-Ländereien, und diese werden sich fast ausnahmslos als zu einer Kaste von Brahmanen oder Ragputen gehörig heransstellen, die von einem gemeinsamen Ahnherrn abstammen, welchem das Gut ursprünglich pachtfrei oder gegen eine bestimmte Summe von der jeweiligen Regierung verlichen worden ist, entweder für seine Gebete als Priester, oder für seine Dienste als Soldat. Die nachfolgenden Regierungen, welche die Güter anderer ohne Ceremonie zurücknahmen, wurden davon abgeschreckt, diese zurückznnehmen, und zwar aus Fnreht vor den Flüchen der einen 3 und dem Sehwerte der anderen.

Solche Gemeinden von landbauenden Eigentümern sind von zwei Arten, diejenigen, unter welchen die Ländereien parzelliert sind, so dass jedes Mitglied seinen Teil als ein besonderes Gut inne hat und für sich allein verantwortlich ist für die Zahlung des daranf lastenden Teils der Paeht an die Regierung; und diejenigen, unter welchen die Ländereien nieht parzelliert sind, die Erträge aber verteilt werden wie unter Teilhabern an einem gemeinsam besessenen Grundstück. In beiden Fällen ernennen sie eins von ihren Mitgliedern, um die Regierungsforderung

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einige andere Dorfbeamte, die in Sanskrit-Werken erwähnt werden, sind: grâmagodnh, der Kuhmelker Pân. Ganapâtha, 218; grâma-ghâtin, der Dorffleischer, grâmasthabahulokaposhanârtham pasughâtakah; grâma-preshya, der Dorf bote, ziemlich verachtet; grâma-ghoshin, der Dorfansrufer.
<sup>3</sup> Siehe Vasishtha XVII, 86.

einznziehen und zu bezahlen; oder die Regierung ernennt jemand zu diesem Amte, entweder als einen besoldeten Beamten oder als einen Pächter mit der Berechtigung, von den ackerbauenden Besitzern eine bestimmte Summe mehr zu erheben als das was sie schuldig sind.

Die Gemeinden, in denen die Banern nur als Pachtinhaber betrachtet werden, sind viel zahlreicher — und wo die Gemeinden von gemischter Natur sind, gelten die ackerbanenden Eigentümer nur zur Inhaberschaft für berechtigt, und müssen ihre Ländereien nach demselben Satze einschätzen lassen wie die anderen, die dieselbe Art von Ländereien inne haben, und bezahlen oft noch einen höheren Satz, der auf den anderen nicht lastet.

Aber dies ist nicht gewöhnlich: es liegt sowohl im Interesse des Grundherrn, gute Pächter zu haben, als im luteresse des Pächters, einen guten Grundherrn zu haben; und im Interesse beider, wie sie selbst merken, ihre Bedingungen freundschaftlich unter einander zu vereinbaren, ohne Berufung auf eine dritte und mächtigere Partei, was immer kostspielig ist und gewöhnlich zum Ruin führt.«

Über andere Details siehe Sir II. Maine's » Village Communities in the East and West; Six Lectures delivered at Oxford«, 1871.

# Exkurs D. S. 70.

# Die Yueh-chi Yueh-k.

Obgleich die Eroberungen Alexanders in Indien nur einen sehr vorübergehenden Eindruck hinterlassen zu haben seheinen, so dass selbst der Name Alexanders niemals in der Sanskrit-Litteratur erwähnt wird, gaben sie doch den ersten Anstoß zu großen Bewegungen in Asien. welche zuletzt sehr mächtig und verhängnisvoll anf Indien zurückwirkten. Die Königreiche Baktrien, Syrien und Ägypten waren wesentlich die Frucht von

Alexanders orientalischer Politik. Ägypten und Syrien, wissen wir, fielen nach einer Zeit der römischen Politik zur Beute. Aber das griechische Königreich Baktrien kam mit einer anderen Art von Feinden in Berührung, und fand seinen Untergang durch die Toehâri die Ta-hia im Chinesischen 1, eine turanische Rasse, welche, nachdem sie sich jener Position bemächtigt hatten, weiter nach Westen gegen das Königreich Parthien, gegründet 250 v. Chr. durch Arsaces I, vordrangen. Artabanns. der König von Parthien, fiel im Kampfe gegen die Tochâri; aber sein Sohn Mithradates II (124 v. Chr.) wies ihre Einfälle zurück, und trieb dadurch eine mächtige Woge von halbnomadischen Kriegern gegen Kabul, und von da nach Indien.

Chang Kien, welcher von dem Kaiser Wu-ti als Gesandter zu den Yueh-chi geschickt worden war, sagt uns, dass diese Yueh-chi (auch Yueh-ti genannt, die Eu Jahran der Griechen) zu jener Zeit von den Hiung-nu aus ihren alten Sitzen vertrieben worden waren und sich nach Baktrien ergossen hatten, welches damals von den Tochâri (die Tóxagot des Strabo) eingenommen war, und Ta-hia oder Tocharia (jetzt Tokharistán) hieß. Dies kann die Thatsache erklären, dass Yueh-ehi und Tochâri von späteren Schriftstellern synonym gebraucht werden. Richthofen behauptet, dass die Yueh-chi der Han-Dynastie den Tochâri entsprechen, und dass sie die Yeta der Wei-Dynastie sind, von den Persern Haiathala oder Haithal und von den byzantinischen Historikern Έφθαλῖται oder Weiße Hunnen genannt wurden. Col. Yule spricht sich (J. R. A. S. VI, p. 92-120) ebeufalls zu Gunsten der Identität der Tocharoi (Strabo) oder Tu-ho-lo, oder Tokhares (arab. mit den Yueh-chi ans.

Der Anfang der Wanderungen der Yneh-chi aus dem östlichen Teil des Beckens des Tarym ist anf 157 v. Chr., ihre Ankunft in Transoxiana und ihre Eroberung von Baktrien auf ungefähr 128 v. Chr. augesetzt. Strabo spricht von ihnen als Ἀστοι, Πασιανοί, Τόχαφοι und Σαχάφανλοι, und lässt sie

¹ Die Jaar sollen als die Dacier wieder erscheinen, und Grimm hätte sie gern mit den Dânavas, bösen Geistern, in Verbindung gebracht, und am Ende mit den Dänen. Alles dies ist bis jetzt reiner Dunst, obgleich etwas Licht dahinter stecken mag. Die meisten von diesen Identifizierungen bernhen auf weiter nichts als auf Klangähnlichkeit.

von jenseit des laxartes kommen. Ptolemäns sprieht von ihnen als den Besitzern von Baktrien; er nennt sie auch Thagori, was Richthofen mit Hiuen-thsang's Tu-holo identifiziert, dem sanskritischen Tukhâra.

Chang Kien, welcher von dem Kaiser Wn-ti gesandt war. nm die Yneh-ehi zu einem Kriege gegen die Hinng-nu zu bewegen, traf sie an den Ufern des Tu-kwai-shui Surkhâb : ihre nördliche Grenze war der Oxus Kwai-shui. Dies muss zwisehen den Jahren 139-126 v. Chr., und zwar eher gegen das Ende dieser Periode gewesen sein. Die Yuch-ehi werden besehrieben als von weißer und roter Hautfarbe, und gewohnt, vom Pferde herab zu sehießen. Sie waren damals 7000 li nördlieh von Indien. Ihr Land wurde im Süden von den kürzlich von den Ta-hia (Tochâri eroberten Distrikten, und im Westen von Ansik, d. i. Parthien begrenzt. Sie waren Hirten und Nomaden und glichen in ihren Sitten und Gebräuehen den Hiung-nu. Von diesen aus ihren Sitzen vertrieben, fielen sie von Westen über die Toehâri her und schlugen sie 2. Darauf folgten sie dem Laufe des Surkhâb und gründeten an seinem Nordufer eine königliche Residenz. Einige von ihnen fauden Zuflucht in Klein-Tibet Khiang oder Kanka, und wurden die kleineren Yueh-ehi genannt.

Im Südosten von den Tochâri lag Shen-tuh, d. i. Indien, und als Chang Kien bei den Tochâri war, sah er Handelsartikel, die von Indien nach ihrem Lande gebracht waren. Man rechnete, dass Indien einige tausend li südöstlich von Ta-hia Baktrien sei. Das Land galt für bebaut, und die Sitten und Gebräuche seiner Einwohner waren denen der Tochâri sehr ähnlich. Das Klima war feucht und heiß, und das Volk bediente sich im Kriege der Elefauten. Das Land lag in der Nähe eines großen Flusses 3.

So weit beruht unsere Kunde von den Yneh-chi und ihren fernen Beziehungen zu Indien auf Sze-ma Tsien, welcher 163 v. Chr. geboren wurde 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ihre Hauptstadt war Lam-shi-keng, Jáqaaba, Kingsmill, Intercourse of China with Eastern Turkestan, J. R. A. S., 1882, p. 82, n.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nordost-Indien wird Tîn-yût genannt, offenbar Sthânesvara, Kingsmill, l. c., p. 83, n.

<sup>4</sup> Kingsmill l. c., p. 74.

Wenn wir nun zu den Annalen der späteren (oder östlichen) Han-Dynastie (25—220 n. Chr.) oder zu den Annalen der Sui-Dynastie (589—618 n. Chr.) übergehen, finden wir weitere Belehrung über denselben Gegenstand, für welche ieh namentlieh Professor Legge verpflichtet bin <sup>5</sup>.

Die Aunalen der späteren Han-Dynastie wurden von Han Yô niedergeschrieben, welcher 445 n. Chr. getötet wurde, und wir finden dort den folgenden Berieht über Tien-ehn, d. i. Indien. Das Land soll auch Ken-toku oder Shin-doku heißen. Seine Lage wird beschrieben als viele tausend li südöstlich von den Yueh-chi. Die Gebräuche des Volkes sollen dieselben sein wie die der Yueh-chi. Das Klima ist feucht und heiß. Das Land liegt nahe den großen Flüssen. Die Leute kämpfen auf Elefanten reitend, und sie sind schwächer als die Yueh-chi. Sie befolgen die Religion des Futo, d.i. des Bnddha, und enthalten sieh des Tötens, dies macht ihre Gebräuche aus.

Die ganze Gegend erstreckt sich von einem Staate der Yuch-chi, genannt Kôfu, d. i. Kábul, nach dem Westmeere in südwestlicher Richtung, und erreicht östlich einen anderen Staat, genannt Han-ki.

Dann fährt der Han-Annalist fort, indem er von der Zeit jener Dynastie, 25—220 n. Chr., redet:

Es giebt in Ken-toku besondere Schlösser, welche nach Hunderten gezählt werden, und in jedem Schlosse ist ein Anführer<sup>6</sup>.

Es giebt anch besondere Staaten, welche nach Zehn gezählt werden <sup>7</sup>, und in jedem Staate ist ein König. Obgleich ein kleiner Unterschied vorhanden ist, werden diese alle doch Ken-toku oder Shin-doku genannt.

Zu jener Zeit (unter der östlichen Han-Dynastie) gehörten sie alle den Yueh-chi, welche die Könige getötet und Feldherren ernannt hatten, das Volk zu regieren.

Dies seheint sieh ungefähr hundert Jahre nach Chang Kien's Gesandtschaft, oder 20 v. Chr., zugetragen zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lassen, Ind. Altert. II, 352 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dies stimmt gut zu der Beschreibung der königlichen Schlösser und Festungen, welche in den frühen Gesetzbüchern oder Dharmasûtras gegeben wird.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Die Dasagrâmîs bei Pâ*n*ini.

Zn jener Zeit wurden die fünf Stämme der Yneh-chi unter Kieoutsien-kie vereinigt, der darauf den Titel Kouei-shnang (vielleicht Gushan oder Kogowros der Münzen annahm. Er besiegte die Könige von Pota und Kipin, und fiel dann in Tien-chu oder Indien ein.

Die Produkte des Landes sind: der Elefant, das Rhinoceros, Schildpatt, Gold, Silber, Kupfer, Blei und Zinn. Die Leute haben seltsame Dinge, welche man im Lande Tai Chin oder Groß Chin findet, da sie Verkehr mit denen von Groß Chin im Westen haben. Unter den Produkten Indiens sind ferner: feine Leinwand, gute Deeken oder Matten ans Wolle oder Pelzwerk, verschiedene Arten von Weihrauch, Steinhonig, schwarzer Pfeffer, Ingwer und sehwarzes Salz.

Zur Zeit des Kaisers IIwa 89—105 schickten sie oft Boten nach China und machten Geschenke, als ob es Abgaben wären. Aber später erhoben sich die aus den westlichen Gegenden gegen den Kaiser von China und brachen ihren Verkehr ab, bis zum zweiten Jahr der Periode Yen-hsi 159 unter der Regierung des Kaisers Kwan 147—167.

Im vierten Jahre derselben Periode 161 kam das fremde Volk unaufhörlich von der Außenseite der Maner einer Burg an der Grenze eines Orts mit Namen Jitsu-nan.

Dies ist ein unabhängiger, und wenn man die ehinesische Denk- und Ausdrucksweise berücksichtigt, vollkommen glaubwürdiger Bericht über den Stand der Dinge in Indien vom ersten Jahrhundert vor bis etwa zum dritten Jahrhundert nach Christus.

<sup>8</sup> Oldenberg, Über die Datierung der älteren indischen Münzund Inschriftenreihen, S. 297. Thomas, J. R. A. S. 1877, p. 18 giebt eine Münze des Heraos, Sakakorranos, wo der Ausdruck Ήραον τυφαννοῦντος es klar macht, dass Κόρφανος nichts mit χοίφανος zu thun hat.

## Exkurs E, S. 73.

# Briefe über den Buddhismus.

Im Jahre 1552 wurde zu Sion College eine Konferenz über den Buddhismus abgehalten, um die wirklichen oder scheinbaren Übereinstimmungen zwischen der buddhistischen und der christlichen Religion zu diskutieren. Da es mir nicht möglich war. persönlich zu erscheinen, richtete ich folgende Briefe an den Sckretär, welche auf der Versammlung verlesen und später veröffentlicht wurden.

T.

» Ich bedaure, dass es mir durchaus unmöglich ist, der Debatte am Donnerstag beizuwohnen. Darf ich mir aber die Bemerkung erlauben, dass mir eine Diskussion über den Buddhismus im Allgemeinen überhaupt beinahe unmöglich scheint? Was man Buddhismus nennt, gilt von religiösen Meinungen, welche nicht nur einen sehr verschiedenartigen, sondern geradezu entgegengesetzten Charakter unter einander zeigen, gehört Völkern der höchsten und niedrigsten Civilisationsstufe an. und zerfällt in endlose Sekten, ja ist sogar auf zwei besonderen Sammlungen kanonischer Schriften begründet. Ich wässte kann eine These zu nennen, welche in Bezug auf den Buddhismus im Allgemeinen gemacht werden könnte. Divide et impera! ist der einzige Weg, der zu einem wechselseitigen Verständnis über die Grundprineipien von Buddha's Lehre führen kann, und in Anbetracht der persönlichen Eigenschaften derer, die in Ihrer Versammlung spreehen wollen, wäre, sollte ich meinen, ein Bericht darüber, was der Buddhismus im gegenwärtigen Augenblicke sowohl unter den gebildeten wie unter den ungebildeten Klassen in Ceylon bedeutet, weit interessanter und nützlicher, als eine allgemeine Diskussion über den Buddhismus. Ich werde die Sache vor den zwei buddhistischen Priestern, welche seit einigen Jahren mit mir Sanskrit lesen, zur Sprache bringen: aber ihr Buddhismus ist von dem in Ceylon herrschenden so

verschieden, dass sie den letzteren kaum als ihre eigene Religion anerkennen würden.

Entschuldigen Sie diese flüchtigen Bemerkungen. Trenlich der Ihrige
F. Max Müller.

#### II.

»Ich kann niehts dagegen haben, dass Sie meinen Brief auf Three Kouferenz verlesen wollen, und nach Empfang Thres zweiten Briefes thut es mir um so mehr leid, dass ich nicht imstande bin, mieh persönlich zu beteiligen. Nicht als ob ich viel Zutranen zu öffentlichen Diskussionen hätte, da es so außerordentlieh sehwer ist, ganz freimätig und wahr zu sein, wenn hundert Mensehen auf einen hören, und Erfolg und Beifall für den Angenbliek wiehtiger scheinen, als die Feststellung der Thatsachen und die Anerkennung der Wahrheit. Aber ieh bewundere die Unerschrockenheit, mit der Sie die öffentliche Diskussion über einen Gegenstand herausfordern, der für so viele eine Art von Popanz geworden ist. Ieh stimme ganz mit Ihnen überein, und denke, ich kann von mir sagen, dass ich mein Lebelang in dem Geiste gearbeitet habe, der aus Ihrem Schreiben zu mir spricht, so dass, wenn einer Ihrer Freunde mir beweisen könnte, was er Ihnen gesagt zu haben seheint, nämlich »dass das Christentum nur der geringere Abdruck eines größeren Originals sei«, ich mich verneigen und das größere Original annehmen würde. Dass es anffallende Übereinstimmungen zwischen Buddhismus und Christentum giebt, kann nicht geleugnet werden, und es muss gleichfalls zugestanden werden, dass der Buddhismus wenigstens 400 Jahre vor dem Christentum existierte. Ich gehe noch weiter, und würde den lebhaftesten Dank empfinden, wenn jemand mir die historischen Kanäle nachweisen könnte, durch welche der Buddhismus das frühe Christentum beeinflusst haben könnte. Ich habe mich mein Lebelang nach solchen Kanälen umgesehen, doeh bis jetzt habe ich keinen gefunden. Dagegen habe ich gefunden, dass es für einige der auffallendsten Übereinstimmungen auf beiden Seiten historische Vorstufen giebt, und wenn wir diese Vorstufen einmal kennen. werden die Übereinstimmungen viel weniger auffallend. Wenn ich in gewissen buddhistischen Werken Lehren antreffe, die mit

denen des Christentums bis zur Identität übereinstimmen, bin ich nicht erschreckt, sondern entzückt, denn die Wahrheit ist sicher nicht weniger wahr, weil sie von der größeren Zahl des menschlichen Geschlechts geglaubt wird.

Ich denke, wir haben während der letzten dreißig Jahre einige Fortschritte gemacht. Ich erinnere mich noch an die Zeit, wo alle heidnischen Religionen als Teufelswerk angesehen wurden. Wir wissen jetzt, dass sie Stufen in einer Entwickelung sind, und zwar in einer Entwickelung, die nicht nur durch eine zufällige Umgebung bestimmt wird, sondern durch einen ursprünglichen Zweck, einen Zweck, welcher in der Geschichte der menschlichen Rasse als eines Ganzen verwirklicht wird. Selbst Missionäre haben den Anfang gemacht, sich den Heiden in einem neuen und besseren Geiste zu nähern. Sie suchen nach dem, was in der Religion ihrer Schüler mit Sicherheit beibehalten werden kann, und auf diesem gemeinsamen Grunde bemühen sie sich, einen reineren Glauben und einen besseren Gottesdienst zu errichten, anstatt den Versuch zu machen, die heiligen Grundlagen der Religion, welche, wie ich glaube, in jedem menschlichen Herzen bestehen oder wenigstens einmal bestanden haben, niederzureißen. S. die verständigen Bemerkungen des Bischofs von Lahore im Liberal, July 23, 1882.

Ich schicke Ihnen den eben herausgekommenen Bericht über »Die Heiligen Bücher des Ostens «, übersetzt von verschiedenen Orientalisten und herausgegeben von mir selbst. Mein Zweck bei der Herausgabe dieser Übersetzungen ist genau derselbe wie der Ihrige, nämlich denjenigen, die sich für die Geschichte der Religion interessieren, Thatsachen anstatt Theorien zu geben.

Ich hatte beinahe mein ganzes Leben mit der Ausgabe des Texts und des Kommentars eines der heiligen Bücher des Ostens zugebracht, des Veda oder genauer des Rigveda, des ältesten Denkmals orientalischer Religion, der Wurzel aller späteren religiösen Entwickelung in Indien, in einem gewissen Sinne

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> [Diese Bemerkungen dürften auch nach dem Erscheinen der beiden Schriften von Rudolf Seydel »Das Evangelinm von Jesu in seinen Verhältnissen zu Buddhasage und Buddhalehre«, Leipzig 1882, und »Die Buddhalegende und das Leben Jesu nach den Evangelien«, Leipzig 1884, ihre volle Gültigkeit behalten. C. C.]

anch des Schlüssels zum Buddhismns, insofern diese Religion von einer Leugnung der heiligen Antorität des Veda ausgeht. Die Veröffentlichung jenes Werks hat einen vollständigen Umsehwung nicht allein in unseren eigenen Ansichten über die Entstehung und Entwickelung der alten Religion, sondern im religiösen Leben der Hindus selbst hervorgebracht, und dies nicht sowohl an der Oberfläche als auf dem tiefsten Grunde.

Als ieh sah, wie wenig mir von einem thätigen Leben noch übrig geblieben war, suchte ieh die Mitwirkung meiner Frennde und Kollegen zu gewinnen, nm mit der Herausgabe zuverlässiger Übersetzungen aller wichtigeren heiligen Bücher des Ostens wenn anch nur einen Anfang zu machen. Ans dem einliegenden Berichte werden Sie ersehen, dass der Buddhismus in seinen versehiedenen Phasen seinen volleu Teil an Beachtung gefunden hat, und dass einige von seinen kanonischen Büchern jetzt auch von denjenigen studiert werden können, die nicht Sanskrit, Påli oder Chinesisch lesen.

Der Ihrige trenliehst

F. Max Müller.

# Exkurs F, S. 75.

# Die Renaissance der Sanskrit-Litteratur.

## Samvat-Ära.

Einer der Haupteinwände, die man ohne Zweifel gegen meinen Glauben an ein litterarisches Interregnum, vom ersten Jahrhundert v. Chr. bis wenigstens zum dritten Jahrhundert n. Chr. erheben wird, ist die berühmte Samvat-Ära vom Jahre 56 v. Chr.<sup>1</sup>, welche von dem sogenannten Augustaeischen Zeitalter Indiens datiert, von der glorreichen Regierung des Vikramâditya, des Besiegers der Sakas und anderer Mleechas, und des

<sup>!</sup> Ich nehme durchweg 56 v. Chr. als Anfangsjahr an . obgleich die Ära mit 57 beginnt. Siehe Indian Antiquary XI, p. 271.

großen Schutzherrn der Sanskrit-Litteratur, an dessen Hof die Neun Edelsteine, Dhanvantari, Kshapanaka, Amarasimha, Sanku, Vetâlabhatta, Ghatakarpara, Kâlidâsa, Varâhamihira und Vararuki geblüht haben sollen?.

Es ist freilich lange unter allen, die sich mit indischen Münzen und Inschriften beschäftigen, ein offenes Geheimnis, dass es durchaus kein urkundliches Zeugnis für die Existenz eines solchen Königs Vikramâditya im ersten Jahrhundert v. Chr. giebt. Aber das Rätsel ist immer gewesen, wie der Glaube an einen solchen König, der im ersten Jahrhundert v. Chr. gelebt haben soll, und an alle seine wunderbaren Heldenthaten entstehen konnte, und das Rätsel ist zuletzt gelöst worden durch das, ich möchte beinahe sagen, architektonische Genic Fergusson's 3. Dieser Gelehrte sucht zu beweisen, dass das, was man die Ära des Vikramâditya, 56 v. Chr. nannte, ein Datum war, zu dem man gelangte, indem man das Datum der großen Schlacht von Korur 4 nahm, in welcher Vikramâditya, d. i. Harsha von

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Namen sind aus dem Gyotirvidâbharana 16. Jahrhundert angeführt. Jener Vers scheint jedoch dort von anderswoher eingefügt, und wir finden ihn an anderen Stellen als eine Art versus memorialis citiert, siehe Häberlin's Anthology, p. 1; Bhao Daji, Journal of the Royal Asiatic Society, Bombay 1860, p. 26. Die Neun Edelsteine am Hofe des Vikrama, und der Name mindestens eines derselben, des Amaradeva, kommen auch in einer Inschrift vor, die aus dem Jahre 949 n. Chr. herriihrt. Asiatic Researches I, p. 254. Siehe jedoch Weber, Z. D. M. G., XXII, S. 709.

<sup>3</sup> J. R. A. S. 1880. On the Saka, Samvat, and Gupta Eras; a Supplement to his Paper on Indian Chronology, 1870.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Diese Schlacht von Korur wird von Albiruni in seinem Bericht

über die Saka-Ära beschrieben:

<sup>»</sup>Die Saka-Ära«, schreibt er, »von den Indern Saka-kâla genannt, ist nm 135 Jahre später als die des Vikrama Aditya. Saka ist der Name eines Fürsten, der iber die Länder herrschte, welche zwischen dem Indus und dem Meere liegen Bhao Daji, J. R. A. S., Bombay, VIII, p. 242, 1864. Reinand, Mémoire sur l'Inde, 1849, p. 79. Die Leute hatten viel von seinem Despotismus zu leiden, bis sie vom Osten her Hülfe empfingen. Vikramâditva zog gegen ihn, schlug sein Heer in die Flucht und tötete ihn im Gebiete von Korour, welches zwischen Multan und dem Schlosse Luny im Pengâb? liegt. Diese Epoche wurde berühmt durch die Freude, welche die Völker über Saka's Tod cumfanden, und sie wurde zu einer Ara ausersehen, namentlich von den Astronomen. Vikramåditya empfing seinerseits

Uggayini, die Mlekkhas entscheidend besiegte, 544 n. Chr. 5, und indem man den Anfang der neuen Ära um  $6 \times 100$  oder  $10 \times 60$  Jahre vor jenes Datum, d. i. in das Jahr 56 v. Chr. zurfickversetzte. Durch einen ähnlichen Prozess, d. h. durch die Addition von  $10 \times 100$  Jahren, ist eine andere Zeitrechnung, genannt die Harsha-Ära<sup>6</sup>, von 456 v. Chr. an festgesetzt worden, obgleich dieselbe niemals in wirklichen Gebrauch gekommen zu sein scheint.

Dies hat in der That vieles für sich 7. Wir könnten anf diese Weise verstehen, warnm manches, was ursprünglich von dem Vikramâditya des sechsten Jahrhunderts n. Chr. gesagt war, anf den nur dem Namen nach existierenden Vikramâditya der Vikrama-Ära, 56 v. Chr., übertragen worden ist, indem der Erfinder der Ära um sechshundert Jahre vor seine wirkliche

den Titel 8rî, wegen der Ehre, welche er gewonnen hatte." Albiruni fügt jedoch hinzu, dass die Regierungszeit dieses Vikramâditya es nicht gestatte, denselben mit dem Fürsten gleichen Namens, welcher in Malva herrschte, zu identifizieren. Diese Schlacht bei Kornr kaun dieselbe sein wie die bei Multan, welche Târânâtha erwähnt: "8rî Harsha beseitigte die Lehre der Mlekkhas, indem er sie bei Multan niedermetzeln ließ." Asañga und Vasubandhu waren seine Zeitgenossen 900 n. Buddha's Geburt; sein Vorgänger hieß Gambhîrapaksha, sein Nachfolger Sîla, d. i. Sîlâditya. Ind. Ant. 1875, p. 365.

<sup>5</sup> J. R. A. S., 1880, p. 273. Dasselbe Datum, 466 Saka = 544 p. Chr. wird im Satrnmgaya Mâhâtmya herausgegeben von Weber als der Anfang von Vikramâditya's Herrschaft angegeben; Kern, preface p. 15, auf die Autorität von Wilford. Bühler freilich nennt das Satrumgaya Mâhâtmya "eine elende Fälschung aus dem 12. oder

14. Jahrhundert«.

<sup>6</sup> J. R. A. S., 1880, p. 275. Reinand, Mémoire sur l'Inde, p. 136. Es ist merkwiirdig, dass Albiruni nicht die wahre Sachlage erraten hat, als ihm von einem Eingebornen erzählt wurde, dass Harsha 400 Jahre vor Vikrama lebte, dass er aber nach dem Kalender von Kasmira 664 Jahre später, d.i. 608 n. Chr. gesetzt werden muss. Die Zahl der Jahre mag nicht ganz richtig sein; aber was in Wirklichkeit stattfand, ist klar angedentet.

<sup>7</sup> Vor vielen Jahren bemerkte Holtzmann Über den griechischen Ursprung des indischen Tierkreises, p. 19: »Ihn d. h. Vikramâditya ins erste Jahr seiner Ära zu setzen, könnte ein ebenso großer Fehler sein, als wenn man den Papst Gregor XIII. ins Jahr 1 des gregorianischen Kalenders oder gar den Julius Cäsar ins erste Jahr der nach ihm benannten julianischen Periode, d. h. ins Jahr 4713 v. Chr. setzen

wollte.« Siehe Weber, Ind. Litt. Gesch. 202.

Regierungszeit zurückversetzt wurde, in eine Periode, wo es in Wirklichkeit kein monumentales, numismatisches oder historisches Zengnis für die Existenz irgend eines solehen Königs gieht 5.

Andere haben vor Fergusson eine solehe Lösung erraten; was ieh aber an ihm bewundere, ist seine Schneidigkeit und die Klarheit, mit der er seine Theorien aufstellt. Die Ära des Vikrama, nimmt er an, ist nieht vor dem sechsten Jahrhundert n. Chr. erfunden worden. Sie kann daher in keinem historisehen Dokument vor jener Epoehe vorkommen. und die ganze Theorie würde zusammenbreehen, wenn eine einzige Münze oder ein einziger Stein vorgebraeht werden könnte, weleher (zeitgenössiseh) von 543 n. Chr. datiert wäre.

Der Streit dauert bereits einige Zeit. Dr. Bhao 9 Daji kam zu dem Sehluss: »nieht eine einzige Insehrift oder Kupferplatte ist in Vikrama-Samyat datiert von dem elften Jahrhundert der ehristliehen Zeitrechnung, und jene Aera kam in Gebrauch bei dem Wiederanfleben des Gainatums und der Errichtung der Anhilpura-Dynastie in Gujerat «. Dr. Leumann Z. D. M. G. XXXVII, 288) seheint derselben Meinung zu sein, zeigt aber selbst, dass die Vikrama-Ära von den Gainas etwa nm Samvat 700, d. i. 614 n. Chr. angenommen wurde. Fergusson 10 dachte zuerst, dass die Vikrama-Ära zur Zeit des Bhoga von Dhârâ (993 n. Chr., oder vielmehr von den wiederhergestellten Kâlnkvas (1003 n. Chr.) erfunden worden sei. Dies war jedoch zu weit gegangen. General Cunningham lengnet freilieh in seinen Archaeological Reports (vol. II, p. 266) die Mögliehkeit, dass eine Inschrift im Jahre 747 nach der Samvat-Ära datiert sein könne, und liest demgemäß das Datum einer von Tod's Insehriften nicht 747-56

<sup>8</sup> Dr. Leumann Z. D. M. G. Bd. XXXVII, S. 290, n. fragt, ob wir annehmen dürfen, dass der wirkliehe Vikramâditya von Uggayinî seine Ära im 42. Jahre seiner Regierung einführte, weil Merutunga in seiner Pattâvali angiebt. Vikrama habe seine Ära im Jahre 512 des Mahâvîra, und im 42. Jahre seiner Regierung eingeführt. Ich bezweitle dies. 512 nach Mahâvîra's Tod ist 526—512 = 14 v. Chr., und da die Vikrama-Samvat-Ära 56 v. Chr. anfängt, waren 42 Jahre nötig, um die Differenz auszugleichen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> J. R. A. S., Bombay, VIII, p. 242, n.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> J. R. A. S., 1870, р. 132.

= 691, sondern 747 + 78 = \$25,6. Später jedoch, auf p. 68, spricht er von einer \$11 datierten Inschrift, welche er nach der Vikrama-Ära, also 754 5 n. Chr. deutet, und welche er als die älteste ihm bekannte Inschrift citiert, die nach jener mittelalterliehen Ära datiert sei <sup>11</sup>. Sir Walter Elliot hat im Jahre 1836 (J. R. A. S. 1837, p. 44) Übersetzungen einiger Kâlukya-Inschriften veröffentlicht, in welchen auf die beginnende Ersetzung der Saka- durch die Vikrama-Ära angespielt wird <sup>12</sup>. In der That, nichts außer einem zeitgenössischen Denkmal, früher als 600 nach der Vikrama-Ära datiert, würde Fergusson's Theorie nmwerfen, und auf ein solches Datum ist man bis jetzt noch nicht gestoßen.

Mein gelehrter Frennd Professor Bühler, welcher noch immer an der Meinung fest hält, dass die Vikrama-Ära, welche 56 v. Chr. anfängt, wirklich von einem König jenes Namens eingeführt worden sei, der vor dem Anfang der christlichen Zeitreehnung regierte, versuchte zu beweisen, dass Bhao Daji's Grenze eine viel zu späte ist, da z. B. das Datum der Samângadh-Tafel nach der Vikrama-Ära in das Jahr 754 n. Chr. 13 fällt. Aber Herr Fleet erklärt diese Inschrift für eine Fälschung. Er wies auch auf die Pâthan-Inschriften von Samyat 502 746 n. Chr. hin, welche die Thronbesteigung des Vanaraga berichten, aber auch hier hat Herr Burgess einige Zweifel an der Echtheit derselben ausgesprochen Ind. Ant. V. 112'. Immerhin blieb die Thatsache bestehen, dass ein Gelehrter, der vermutlieh mehr Insehriften gesehen hatte als irgend ein anderer, nicht einen einzigen Fall vorbringen konnte, wo die Vikrama-Ära vor 754 n. Chr., d. h. S10 Jahre nach ihrer vermeint-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hierin liegt kein Widerspruch, wie Fergusson zu denken scheint J. R. A. S., 1880, p. 271, 272; auffallend aber ist, dass General Cunningham bei anderen Gelegenheiten Sam. 5 als 52 v. Chr. übersetzt. Siehe Archaeological Survey, III, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> "Tribhuvana Malla 1182 A. D. vertilgte die Saka-Ära und führte die Vikrama-Ära an ihrer Stelle ein." J. R. A. S., 1837, p. 14; 1880, p. 278. J. R. A. S., Bombay, IX, p. 316. Fleet, Ind. Ant. VIII, p. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> J. R. A. S., Bombay, II, p. 371 ff. Diese Inschrift ist seitdem als eine Fälschung nachgewiesen worden, siehe Fleet, Ind. Ant. XI, p. 112, Leumann, Z. D. M. G. XXXVII, S. 256.

250 Exkurs F.

liehen Einführung 14 augewandt worden wäre. Ich würde demgemäß erwartet haben, dass Professor Bühler, als er plötzlich auf die Kâvî-Inschrift stieß, welche das Datum 486, d. i. 430 n. Chr., für ihren Stifter Gayabhata giebt, gezögert hätte, ehe er dasselbe als ein Datum der Vikrama-Ära angab 15. Unter anderen Umständen wären seine Gründe vielleicht überzengend gewesen; aber wenn dies der einzige Fall einer Vikrama-Datierung vor 600 ist, so erfordert der Indicienbeweis, auf welchem derselbe beruht, sicherlich eine sorgsame Nachprüfung. So herzlich ich mieh über jeden Beweis freuen möchte, welcher die interessante Frage auf welche Weise auch immer entseheiden würde, kann ich mir doch nicht denken, dass dies vereinzelte 16 Datum des Gayabhata sie entscheiden wird. Was bewiesen werden soll, ist, dass eine von einem großen König 56 v. Chr. erfundene Ära wenigstens 600 Jahre gernht hat 17. Dies wird sehr sehlagende Gründe und den stärksten authentischen Beweis erforden.

## Zeitalter des Vikramâditya Harsha von Uggayinî.

Wir wollen nun sehen, wie nach Dr. Bhao Daji<sup>18</sup> nnd Fergusson <sup>19</sup> die wirkliche Zeit des Vikramâditya, des Erfinders der Vikrama-Ära, bestimmt werden kann. So lange die Reisen

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Professor Bühler teilt mir mit, dass er jetzt eine Inschrift besitzt, welche datiert ist Samvat 794 = 737/8 n. Chr. Ind. Ant. June 1883, p. 152/.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Die Frage nach dem wirklichen Datum der Kâvî-Inschrift ist seitdem erschöpfend erörtert worden von Fleet, Ind. Ant. Nov. 1883, p. 291. Vgl. Bhagwânlâl Indraji, ebd. March 1884, p. 71—73.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Professor Bühler's Bemerkung Ind. Ant. 1876, p. 152 ist mir nicht entgangen; aber auch hier ist die Lesung der Zahlen sehr zweifelhaft, siehe Fleet, Ind. Ant. 1876, p. 68, und Bühler selbst giebt nun zu, dass sich kein Samyat-Datum auf jener Tafel findet.

Als Analogie für die Möglichkeit einer solehen Erscheinung könnte der Umstand angeführt werden, dass auch die christliche Ära erst im Jahre 532 auf den Ostertafeln des Dionysins Exignus vorkommt, bei den Karolingern aber erst nach 840, bei den Päpsten erst nach 965. Grotefend, Handb. der histor. Chronologie etc., Hannover 1872. C. C.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> J. R. A. S., Bombay, 1860, p. 225; 1868, p. 249.

<sup>19</sup> J. R. A. S., 1870, p. 85.

Hinen-thsang's in Indien danerten, war Sîlâdîtya Harshavardhana Kumārarāga anf dem Thron von Kānyakubga, als oberster Herrscher im nördlichen Indien<sup>20</sup>. Die Zeit dieser Reisen erstreckt sich nach chinesischer Chronologie von 629—645. Ungefähr um 640, oder während seines zweiten Anfenthalts zu Nālanda, hatte Hinen-thsang eine Vision, dass König Silāditya in zehn Jahren sterben würde. Dies würde, abgesehen von allen Visionen, den Tod des Königs in 650 m. Chr. versetzen. Als Hinen-thsang von König Silāditya Abschied nahm, hatte derselbe dreißig Jahre regiert und hielt gerade seine seehste fünfjährige Versammlung genannt Mokshamahâparishad oder Pañkaparishad. Der Anfang seiner Regierung muss daher um 610, das Ende um 650 angesetzt werden<sup>21</sup>. Er gehörte zur Klasse der Feï-she<sup>22</sup>.

Der ehinesische Geschichtsschreiber Ma Tuan-lin giebt etwas abweichende Zahlen, denn er spricht von einer 648 <sup>23</sup> nach Magadha geschickten Gesandtschaft, welche den König Silâditya tot und seinen Minister O-lo-na-shan Ala-na-chun an seiner Stelle regierend fand. Eine so geringe Differenz ist jedoch in der indischen Chronologie eher als eine Bestätigung denn als eine Schwierigkeit zu betrachten: und dies gilt auch von Ma-Tuan-lin's Bericht von den Kriegen zwischen Silâditya und sei-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Dr. Edkins Athenaenm, 1880, July 3, p. 51 belehrt uns. dass derselbe Kaiser, welcher Hinen-thsang aufnahm, mit gleicher Freundlichkeit die syrischen Christen, Alopen und seine Gefährten empfing, 639 n. Chr.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Reinaud Fragments, p. 138 setzt seine Zeit nicht von 607—648; sondern giebt einfach an. dass Harsha's Ära 607 anfing, weil sie 664 nach der Vikrama-Ära angesetzt wurde, d. i. 664—57 = 607 n. Chr. An einer anderen Stelle »Extrait«, p. 8 giebt Reinaud 607 als das Todesjahr Harsha's. Er erwähnt seine Söhne Karadja und Sîlâditya, welcher auf den Titel Mahârâga verzichtete.

 $<sup>^{22}</sup>$ Hlinen-thsang I, p. 111. Fe'i-she ist für Vaisya oder Vaidya genommen worden; aber keins von beiden scheint zu passen.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> J. R. A. S., 1870, p. 85; J. R. A. S., Bombay, VI, p. 69. Julien, Mélanges de Géographie Asiatique, p. 164, giebt 646 als das Datum der Abreise der Gesandtschaft. Na-fo-ti-a-la-na-chun als deu Namen des Ministers, und Srîkumâra als König des östlichen Indiens, wahrscheinlich Bhâskarayarman. Kumâra.

nem großen Gegner Pulakesin <sup>24</sup> von Kalyâna (den er nicht nenut), welche er von 615—627 <sup>25</sup> setzt.

Der Vater dieses Sîlâditya war Prabhâkara (oder Prabhâkaravardhana), und sein älterer Bruder Râgyavardhana <sup>26</sup>. Beide hatten vor Silâditya regiert.

Der ältere Bruder war besiegt und getötet worden von Sasanka Mond) von Karnasuvarna 27, einem Feinde der Budhisten 28, und damals war Sîlâditya zum König ausgerufen worden, obgleich er den Titel Mahârâga ablehnte und den Titel Kumârarâga vorzog. In seehs Jahren eroberte er die »fünf Indien«, aber der Friede wurde in dreißig Jahren nicht wieder hergestellt. Als ein strenger Buddhist verbot er den Genuss von Fleiseh. Sein Minister war Po-ni (Bhandi). Dieser Berieht über Sîlâditya von Kânyakubga, den Oberherrn des nördliehen Indiens, und seine beiden Vorgänger, weleher von einem Augenzeugen, dem ehinesischen Wallfahrer Hinen-thsang herrührt. wird in seinen allgemeinen Umrissen von einem wohlbekannten Sanskrit-Schriftsteller, Bâna, in seinem Harshakarita bestätigt. Der Text des letzteren ist von Dr. F. Hall entdeekt worden. weleher in seiner Vorrede zur Vasavadatta auf die große Wiehtigkeit desselben hingewiesen hat. Er ist seitdem zu Calentta herausgegeben worden. Nach diesem Werke 29 war Prabhâkaravardhana Pratâpasîla König von Sthânvîsvara in Srîkantha. Pushpabhûti war der Name seines Vorfahren, nicht seines Va-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Die Inschriften sollen ein abweichendes Datum für Pulakesin, den Gegner Harsha's, geben. Bhao Dhaji, J. R. A. S., Bombay, VIII, p. 250; nnd J. R. A. S., 1870, pp. 92—95. Siehe jedoch Fergusson, Ind. Ant. 1873, p. 94, und Fleet, ebd. 1876, p. 67.

<sup>25</sup> Siehe Stanislas Julien, l. c. p. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Hinen-thsang, I, p. 112. <sup>27</sup> Hinen-thsang, I, p. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> L. e., p. 250. Es war derselbe, der den Bodhibanm » dans ces derniers temps « zn zerstören trachtete, l. c., ll, p. 463, aber ein anderer als Sâhasâuka, dessen Leben von Mahesvara und dem späteren Harsha beschrieben wurde; siehe Hall, Vâsavadattâ, pref. p. 18. Der Bodhi-banm wurde wiederhergestellt von Pûrnavarman. König von Magadha, dem letzten Nachkommen des Asoka H.-Ths. l, p. 463. Herr Telang sucht im lud. Ant. 1884, p. 98 zn zeigen, dass Samkara, welcher einen Pûrnavarman citiert, sein und Sasânka's, und darnm anch Harsha's Zeitgenosse war.

<sup>29</sup> Vgl. Peterson's Kâdambarî, Introd. p. 56.

ters 30. Seine Königin war Yasomatî, und der König war ein Anbeter der Sonne. Ihre Kinder waren Râqyavardhana, Harsha und Râgyasrî. Bhandi, ein Bruderssohn der Königin, war der Gefährte der jungen Prinzen, während Kumaragupta und Madhavagupta, die Söhne des Königs von Målava der demnach damals in einem Unterwürfigkeitsverhältnis zu Prabhâkaravardhana gestanden haben muss denselben zum Dienste beigegeben waren. Râqvasrî war mit Grahavarman, dem Sohne des Avantivarman aus der Mankhara? - Familie verheiratet. Als Prabhâkara starb, erhoben sich die Könige von Mâlava, ermordeten Grahavarman, und warfen Râqvasri zu Kânvakubga ins Gefängnis. Râqvavardhana zog daranf mit Bhandi gegen Mâlava und besiegte ihn, wurde aber vom Könige der Gaudas verräterisch getötet. Harsha bereitete sich nun vor, den Tod seines Bruders zu rächen. Er beriet sich mit Skandhagupta, schloss einen Vertrag mit Bhâskaravarman 31, König der Prâgqvotishas, und vollzog darauf die Vereinigung mit Bhandi. Da er von demselben hörte, dass Råqvasri ins Vindhvagebirge entkommen war, schickte er Bhandi gegen den König der Gandas, und zog selbst ans, um nach seiner Schwester zu suchen. Er befreite sie und kehrte nach Hause zurück.

Der Bericht, welchen Hinen-thsang giebt, stimmt so sehr mit Bâna's Geschichte überein, dass die wenigen Abweichungen von Missverständnissen herrühren müssen. Der Name Silâditya erscheint nur bei Hinen-thsang, nicht bei Bâna. Die Nachricht, dass Harsha ein Vaisya oder ein Vaidya war, muss ein Irrtum Hinen-thsang's sein, da schon der Name Silâditya zeigt, dass er ein Kshatriya war. Die größere Schwierigkeit liegt in der Angabe Hinen-thsang's, dass Râgyavardhana von Sasâūka von Karnasuvarna erschlagen wurde, nicht, wie Bâna sagt, vom Könige der Gaudas 32. Sasâūka, der Zerstörer des Bodhibanmes, war der Zeitgenosse des Pūrnavarman, Königs von Magadha,

<sup>30</sup> Er wird als Oberkönig, rågådhiråga, dargestellt, als Besieger der Huaas, Sindhurågas, Gårgaras, Gandhåras, Låtas und Målavas.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Demselben, bei welchem Hiuen-thsang sich aufhielt, ehe er zu Harsha kam.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Siehe über diese Abweichungen die Bemerkungen Peterson's in seiner wertvollen Einleitung zur Kâdambarî, p. 60 ff', und Hall, Einlzur Vâsavadattâ.

der den Baum wiederherstellte. Er seheint knrz vor Hinenthsang's Besneh in Indien gelebt zu haben, d. h. »dans ces derniers temps«. Wenn dies der Pûrnavarman ist, welchen Samkara eitiert, würde es nach Herrn Telang zeigen. dass Samkara beinahe ein Zeitgenosse des Hinen-thsang war (Ind. Ant., April 1584).

Wir erfahren, dass Prabhâkara's geistlicher Ratgeber Mâdhavagupta war, sein Hof-Astrolog Târaka, und sein Hof-Arzt Sushena 33.

Die Daner der Regierungen des Râgyavardhana und Prabhâkara ist nicht angegeben; aber da es überliefert ist, dass Silâditya um 640 dreißig Jahre regiert hatte, und dass ungefähr seehzig Jahre vor jener Zeit der Thron von Silâditva Pratâpasîla eingenommen war, schlägt Fergusson vor, das Ende der Herrsehaft des Silâditya Pratâpasîla in das Jahr 580 zu setzen. was ungefähr dreißig Jahre, 580-610. für Prabhâkaravardhana und Râqvavardhana übrig lässt. Silâditya Pratâpasîla regierte funfzig Jahre, 530-58034; sein Vorgänger war Vikramâditya (zn Srâvastî) 35, dessen Herrschaft demgemäß 530 geendigt haben muss. Nach dem, was uns Hinen-thsang von Vikrama's Behandlung des Buddhisten Manoratha 36 erzählt, seheint der König eine Zeitlang die Brahmanen begünstigt zu haben, während sein Nachfolger Silâditya Vasubandhu und die Buddhisten begünstigte, wiewohl es leicht ist zu sehen, dass während der meisten dieser Regierungen alle Sekten gleiche Freiheit und gleichen Frieden genossen.

Nun seheint mir aber dieser Vorschlag, den Regierungen des Prabhâkaravardhana und Râgyavardhana dreißig Jahre zuzuweisen, nunütze Schwierigkeiten zu schaffen. Hiuen-thsang

<sup>33</sup> Der Verfasser des Romakasiddhânta heißt Srîshena, aber sein Zeitalter, 505 n. Chr., ist zu früh, um die Identifizierung Sushena's mit Srîshena zu gestatten. Über Madhavagupta s. o.; Târâpati wird als einer von Bâna's vier Vettern erwähut.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Ferishtah, welcher ihn Bhoga nennt, weist ihm funfzig Jahre zu. J. R. A. S., 1880, p. 278, n.

<sup>35</sup> Hiuen-thsang, II, p. 115.

<sup>36</sup> Manoritha, was nur Manorhita sein könnte, scheint für Manoratha Jon-i im Chinesischen gemeint zu sein, siehe Hinen-thsang, I. p. 405.

sagt nicht mehr, als dass sechzig Jahre vor 640 der Thron von Nilâditya eingenommen war. Wenn wir Nilâditya eine Regierung von 550—600 zuschreiben, wäre es eben so richtig gewesen zu sagen, dass Nilâditya sechzig Jahre vor 640 regierte. Es würden dann zehn Jahre für die Regierungen des Prabhâkaravardhara und Râgyavardhana übrig bleiben, welche beide eines gewaltsamen Todes starben, und wir würden die Schlacht von Kornr und den Anfangspunkt der Vikrama-Ära, ebensowohl wie die Berufung des Matrgupta zum Throne von Kasmira durchaus innerhalb der Regierung des Vikramâditya haben, wenn sich seine Regierung bis 550 n. Chr. erstreckte. »Sechzig Jahre« ist wahrscheinlich für den Brhaspati-Cyklus gemeint.

#### Die Saka-Āra.

Es giebt jedoch noch eine andere gewöhnlich mit dem Namen Saka benaunte Ara, welche, obwohl sie mit unserem Gegenstande, nämlich der Renaissance der Sanskrit-Litteratur, nicht in unmittelbarer Beziehung steht, dennoch nicht wohl übergangen werden kann. Und dies ans zwei Gründen. Erstlich, weil iene Ara, welche mit 78 n. Chr. beginnt, nach einer viel verbreiteten Annahme das Ende der nördlichen Invasion von Indien bezeichnen soll, und von vielen Gelehrten als der Anfang der Restauration einer einheimischen Regierung und Litteratur in Indien angesetzt worden ist. Zweitens, weil wir anch hier eine glänzende Koniektur Fergusson's 37 zu verzeichnen haben, welche mir, wenn ich sie anch nicht so rückhaltlos annehmen kann wie die erste, doch ein sehr beträchtliches Onantum von Wahrheit zu enthalten scheint. Fergusson hat. olme den Auspruch auf irgend eine Bekanntschaft mit dem Sanskrit zu erheben, sicher zwei Punkte gesehen, welche die Sanskrit-Gelehrten nicht zu sehen vermocht hatten, nämlich dass die Saka-Ära in Indien älter ist als die Vikrama-Ära, so weit das Zengnis der Monnmente in Betracht kommt, und dass sie, weit entfernt davon, das Ende der Herrschaft der Saka's in Indien zu bezeichnen, höchstwahrscheinlich aus der Zeit der

 $<sup>^{37}</sup>$  Siehe seine beiden Artikel "On Indian Chronology". 1870, und "On the Saka, Samyat, and Gupta-Eras", 1880, im J. R. A. S.

Weihe Kanishka's, des Saka-Königs, zum Oberherrn von Indien datiert.

Über den ersten Punkt scheint wenig Raum für einen Zweifel zu sein; über den zweiten ist die Frage, ob Kanishka's Königsweihe wirklich in das Jahr 78 fällt, oder ob die Ära theoretisch festgestellt wurde, wie die Samvat-Ära, etwa um die Zeit seines thatsächlichen Regierungsantritts. Die von Fergusson sichergestellten Thatsachen haben eine sehr beträchtliche historische Bedeutung, insofern sie zeigen, dass nicht nur die Kenntnis des Alphabets und des Münzens, sondern auch die Idee der Chronologie in unserem Sinne des Worts den Indern von außen zukam, in erster Instanz von den Griechen, aber in ihrer mehr praktischen Anwendung von den Sakas. Die ersten Spuren chronologisch datierter Dokumente begegnen in den Asoka-Inschriften, und dann wiederum in den Inschriften des Kanishka. Beide Könige geben einfach die Jahre ihrer Regierung, ohne dass sie weiter in die Zukunft blicken oder wünschen, die Gründer einer historischen Ära zu werden. Kanishka, gleichsam um keinen Zweifel über die fremden Einflüsse zu lassen, welche ihn zu jenen Inschriften bewogen, gebraucht griechische Buchstaben neben seinen eigenen, und fügt die griechischen Monatsnamen 38 hinzu.

Dies ist alles vollkommen natürlich und historisch verständlich. Keine chronologische oder historische Theorie lag diesen Datierungen zu Grunde. Nur dass wir zur Zeit der Regierung des Kanishka in den Inschriften den Ausdruck haben » im neunten Jahre des großen Königs Kauishka« (mahârâgasya Kanishkasya samvatsare 39 navame), während wir in den Inschriften seiner Nachfolger die Zahl der Jahre weitergeführt finden, so dass z. B. » im dreiundachtzigsten Jahre des Våsudeva« (mahârâgasya' Våsudevasya sam S3) nicht bedeutet im dreiundachtzigsten Jahre von Våsudeva's Regierung, sondern im S3. Samvatsara (von Kanishka's Salbung an gerechnet) des Våsudeva.

39 Mitunter abgekürzt zu samvatsa, samvat, samva und sam.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Wir lesen in der Bahâwalpur-Inschrift: Maharagassa Ragadiragassa Devaputassa Kanishkassa, samvatsare ekadase Sam. II. Daisisassa masassa divase attaviseti 25. Dies soll den griechischen Monat Daisios bedeuten. J. R. A. S., 1870, p. 500.

#### Zeitalter des Kanishka.

Es erhebt sieh darum die Frage, ob Kanishka, der große Naka-König, als der unbewusste Gründer der Naka-Ära angesehen werden darf, d. h. ob seine eigene Königsweihe erst 75 n. Chr. stattgefunden haben kann.

Fergusson hat gezeigt, dass das Vorkommen römischer Konsularmünzen in der Tope zu Manikvala, welche von Kanishka erbant worden sein soll, nichts weiter beweisen würde. als dass jener Bau night früher als 13 v. Chr. sein kann, jedoch nichts für die Frage entscheiden würde, um wieviel später er sein mag, während der Zustand der römischen Denare im Vergleich mit den Münzen des Kanishka, welche mit ihnen zusammen gefinden worden sind, beinahe einen Beweis dafür darbieten könnte, dass jene römischen Münzen eine lange Wanderung von Hand zu Hand hinter sich gehabt haben müssen, ehe sie in jener Tope niedergelegt wurden. Fergusson's folgender Beweis ist, wenn auch nicht unwiderleglich, so doch sieher scharfsinnig. Indem er sich auf die numismatische Thatsache stützt, dass die Münzen des Gondophares, welcher in den nordwestlichen Provinzen Indiens regierte, älter sind als die des Kanishka 10. schließt er weiter, dass diejenigen, welche die Legende vom Besuche des Heiligen Thomas bei Gondophares 41 erfunden haben, gewusst haben müssen, dass Gondophares nach Christi Tod gelebt hat, und dass daher der numismatisch spätere Kanishka nicht in dem Jahrhundert v. Chr. gelebt haben und die Jahre seiner Herrschaft von dem Vikramâditya Samvat, 56 v. Chr.42, datiert haben kann.

Das nächste Argument, nämlich dass in der Ahin Posh Tope bei Jellalabad, welche von W. Simpson geöffnet worden ist, neue Münzen von Kadphises, Kanishka und Huvishka gefunden sind, neben römischen Münzen von Domitian, Trajan und der Kaiserin Sabina, der Gattin Hadrians, würde ohne

<sup>40</sup> Prinsep's Essays, ed. Thomas, vol. II, p. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Eusebius, Hist. Eccles. I, 13; Sokrates, Hist. Eccles. I, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Der Name des Gondophares, als eines Königs von Indien, kann im Westen durch die Münzen desselben bekannt geworden sein, welche seinen Namen deutlich mit griechischen Buchstaben geschrieben zeigen.

258 Exkurs F.

Zweifel beweisen, dass die Tope nicht vor 120 n. Chr. errichtet sein kann, aber die Thatsache, dass Huvishka, wenn wir sein Zeitalter nach der Saka-Ära, 75 n. Chr. rechnen, 75 + 45 = 126 n. Chr. gelebt haben würde und so ein wirklicher Zeitgenosse der Kaiserin Sabina gewesen wäre, ist weiter nichts als bemerkenswert, bis bewiesen werden kann, dass Huvishka selbst die Tope erbaute.

Dasselbe findet seine Anwendung auf den Fund der Münzen des Våsudeva in der Ali Musjid Tope. Selbst wenn aus architektonischen Gründen diese Tope nicht älter als das zweite oder dritte Jahrhundert n. Chr. sein könnte, würde es immer noch zu beweisen sein, dass sie von Våsudeva erbaut worden ist.

Doch wir stehen nun vor derselben Frage, welche für die Vikrama-Ära beantwortet werden musste, nämlich: Wie kamen die Leute zu dem Glauben, dass die Saka-Ära die Vernichtung der Saka-Könige bezeichnete, wenn sie in der That deren Anerkennung über ganz Indien ausdrückte? Dr. Bhao Daji war, glaube ich, der erste, der darauf hinwies, dass diese Vorstellung von der Saka-Ära, als finge dieselbe mit der Vernichtung der Sakas an, nicht vor dem achten Jahrhundert n. Chr. aufkommt 43. Arvabhata (geboren 476) kennt weder die Vikrama-, noch die Saka-Ära, und wenn die letztere zum erstenmale bei Varâhamihira 44 erwähnt wird, so wird sie einfach Saka-bhûpa-kâla oder Sakendra-kâla genannt, die Zeit des Saka-Königs oder der Saka-Könige. Brahmagupta (geboren 598) hat nach einem Citate bei Colebrooke den Ausdruck Sakanrpante gebraucht. welcher nach einem Scholiasten des Bhâskara bedeutet »am Ende (des Lebens oder der Herrschaft) des Vikramâditya, des Besiegers eines Barbarenvolkes, genaunt die Sakas«. Was auch immer der Kommentator gesagt haben mag, Brahmagupta's Ära ist die von 78 n. Chr., und sein Ausdruck Sakanrpante war vermutlich derselbe als Saka, und sollte nach seiner Absicht niemals bedeuten » am Ende der Saka-Könige « 45.

44 Colebrooke, Life and Essays, III, p. 428

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> J. R. A. S., Bombay, VIII, 242.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Über anta am Ende der Wörter siehe Jacobi, Die Epen Kâlidâsa's, S. 142, 156. In Bhao Daji's Artikel On Kâlidâsa, p. 27, finden wir sakan/pâlât, d. h. »von dem Saka-König an gerechnet«, nicht sakan/pântât.

### Legenden über die Sakâri.

Meine eigene Vermutung — ich will kein anderes Wort gebrauchen — ist, dass das Missverständuis, den Saka-König für den Feind und Besieger der Sakas zu nehmen, aus dem Namen Sakâri entsprang. Dieser wurde von den späteren Schriftstellern, welche keine Kenntuis von dem, was wir Geschichte nennen, besaßen, in dem augenfälligen Sinn »Feind ari der Sakas« genommen, während es ursprünglich nur ein anderer Name für Saka, nämlich Sakâra, fem. Sakârî seil. gananâ 16 gewesen sein mag.

Eine andere Erklärung ist ebenfalls möglich. Sakâra, wissen wir, ist ein Name, welcher Barbaren gegeben wird, und es wird uns berichtet, dass dieselben so genannt wurden, weil sie die drei Zischlante des Sanskrit nicht unterscheiden konnten. sondern sie alle gleichmäßig wie sa anssprachen. Der von diesen Sakâras oder Sa-sagern gesprochene Dialekt wurde wirklich Sâkârî genanut, und wir werden im Sâhityadarpana belehrt § 432, v. 4, dass derselbe in den Dramen von Sakâras, Sakas und andern gebraucht werden soll, und so finden wir es z. B. im Mrkkhakatikam. Dies ist sieher merkwürdig, aber ich muss gestehen, dass mir trotz der wirklichen Verwendung eines solchen Dialekts in den Dramen die Erklärung von Sakâra als Sa-sager zu sehr nach den vielen späteren künstlichen Etymologien der Sanskrit-Grammatiker klingt, und dass ich es vorziehe, Sakâra oder Sâkâra als ein Derivativum von Saka zu betrachten, das ursprünglich in der Bedeutung Nachkomme der Sakas 47 gebraucht wurde. Pânini scheint freilich die Sakas und die Saka-Könige 48 nicht zu kennen, aber er hat eine Regel, dass es ein patronymisches Suffix åra gicht, mittels dessen er z. B. von godhâ ein Gandhâra bildet 49, und mittels dessen von Saka

<sup>46</sup> Siehe Junagadh Inscription, guptasya kâlâgananâm vidhâya.

 $<sup>^{47}</sup>$  Im Prâkrta-sarvasva Cod. Bodl. 412 scheinen die fünf Hanpt-dialekte des Prâkrt zu heißen: Sâkarî, Kândâlî, Sâvarî, Âbhîrikî und Sâkkî.

<sup>48</sup> Sâkapârthiva II, 1, 69 hat eine ganz und gar andere Bedeutung, und wird erklärt als sâkabhouî pârthivah.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Patangali fügt hinzu gâdârah, pândârah. Völkernamen auf âra sind häufig, wenn auch ihre Etymologie nicht immer klar ist. z. B. gandhâra, tukhâra u. s. w.

ein Sâkâra gebildet werden könnte. Merkwürdig genug beschränkt er den Gebrauch jenes Suffixes auf die Nördlichen, und es ist vollkommen wahr, dass es kein sehr gewöhnliches Suffix ist. Es ist daher durchaus möglich (um nicht mehr zu sagen), dass die späteren Grammatiker, wenn sie auf den Sâkârî-Dialekt stießen, denselben für den Dialekt der Sakâras erklärten, d. h. für den Dialekt derjenigen, welche alle Zischlaute wie s aussprachen, während das Wort ursprünglich zur Bezeichnung des Dialekts der Sakas und ihrer Nachfolger gebraucht wurde. Wäre dies richtig, so würde es ebenso gut möglich sein, dass die Sâkâra- oder die Sâkârî-Ära ursprünglich nicht mehr bedeutete als die Ära der Sakas und ihrer Nachkommen, und zu einer späteren Zeit missverständlich als die Ära des Feindes der Sakas aufgefasst wurde. Eine merkwürdige Analogie hierzu bietet das Wort sulbari, ursprünglich eine Sanskritisierung für sulphur, jedoch erklärt als »Feind des sulba«, welches letztere nun Kupfer bedeuten soll. Siehe Petersb. Wörterbuch, s. v.

Wir kehren jetzt zu der Frage zurück, ob die Saka-Ära, 78 n. Chr., mit der Weihe des Königs Kanishka zusammengebracht werden kann, des großen Saka-Königs, dessen Münzen und Inschriften wir besitzen, und welcher einen Namen hat wegen der Berufung des großen Konzils der nördlichen Buddhisten, ungefähr 400 p. B. n. Ieh gestehe, dass ich über diesen Punkt Zweifel hege, und es immer für möglich gehalten habe, dass, während die Jahre von Kauishka's Regierung rein historisch waren, die Jahre der Saka-Ära, obgleich sie ungefähr zu derselben Zeit beginnen, ursprünglich, wie die Vikrama-Ära, durch ehronologische Bereehnung augesetzt sein können. Selbst Professor Oldenberg, der unabhängig von Fergusson genau dieselbe Theorie 50 aufgestellt hat - und Fergusson hätte sieh keinen nützlicheren Bundesgenossen wünsehen können — hat mich in diesem Stücke nicht ganz überzeugt, obgleich der Untersehied zwisehen uns von geringer Bedeutung ist.

Professor Oldenberg beruft sieh zur Stütze seiner Theorie auf die Inschrift von Bâdâmi, wo wir lesen: »Als 500 Jahre

 $<sup>^{50}</sup>$  Siehe seinen Essay Ȇber Datierung der älteren indischen Münz- und Inschriftenreihen «.

verflossen waren seit der Salbung des Saka-Königs « 51, und die anderen Inschriften, wo die Saka-Ara einfach »das Jahr der Zeit des Saka-Königs «52 genannt wird. Er zeigt, dass die Zeit zwischen der ersten danernden Einnahme Indiens durch die Yueh-ehi, um 24 v. Chr., und die Krönung von Kanishka, 75 A.D., wohl ausgefüllt wird durch Herrscher, deren historischer Charakter durch ihre Münzen verbürgt wird, den Sweige uégas, den Sy Hermaios: dann Kozulo Kadphises. Kozola-Kadaphes. und Ocemo-Kadphiscs. Auf diese Weise gelangt er zu dem Schlusse, dass eine Ära, welche 75 n. Chr. beginnt, wenn sie sich anf irgend einen historischen Herrscher bezieht, nur die Ära des Königs Kanishka sein kann, und dass wir in dessen Datum einen ebenso nützlichen und zuverlässigen Wegweiser in der Geschichte von Indien besitzen, als in den Daten des Asoka, 259-222 v. Chr., des Kandragupta, 315-291 v. Chr., und des Silâditya, des Zeitgenossen von Hiuen-thsang. Auf Kanishka folgt Hnvishka, auf Huvishka Vâsudeva, oder, wie sie auf ihren eigenen Münzen genannt werden, Kanerki, Oocrki und Bazodeo, und der letzte von ihnen, wenn wir einem numismatischen Zengnisse trauen dürfen, regierte bis ungefähr 178 n. Chr., d. h. bis zu der Zeit, wo die chinesischen Chroniken uns erzählen, »dass das fremde Volk beständig kam von der Außenscite der Mauer einer Burg an der Grenze eines Ortes mit Namen Jitsn-nan «.

Was in Indien nach der Vertreibung der Saka-Könige zu Ende der indischen Völkerwanderung geschah, wissen wir kaum. Die Inder selbst blicken auf die unmittelbar darauf folgende Periode wie auf eine geschichtslose Zeit oder eine Zeit höchster Verwirrung, bis sich wieder brahmanische Dynastien erhoben, z. B. die Guptas und die Herrscher von Valabhi, welche verschiedene Ären anwenden, die mit 190 und 319 n. Chr. anfangen.

 $<sup>^{51}</sup>$  Burgess, Archaeological Survey of Western India, vol. II, p. 273; Oldenberg, l. c. S. 292—293 Sakanrpatirâgyâbhishekasamvatsareshv atikrânteshu pañkasu sateshu, und Sakanrpakâlasamvatsare.

<sup>52</sup> Eggeling, Ind. Ant. 1874, p. 305.

### Die Vikramâditya-Periode der Litteratur.

Diese Vornntersuchnugen <sup>53</sup> sind notwendig gewesen, ehe wir an die uns näher angehende Frage nach dem wirklichen Zeitalter des Kâlidâsa und der mehr oder weniger mit ihm gleichzeitigen Litteratur herantreten konnten.

Wenn Vikramâditya, unter dessen Regierung die Ära von 56 v. Chr. erfunden wurde, im sechsten Jahrhundert nach, statt im ersten Jahrhundert vor Christus lebte, erheben wir jetzt die Frage, ob Kâlidâsa und seine Freunde nicht zu derselben Zeit gelebt haben können <sup>54</sup>. Wir sehen die Namen Kâlidâsa's und Bhâravi's, des Dichters des Kirâtârgunîya, in einer Inschrift angeführt, welche nach früheren Annahmen aus dem Jahre Saka 506 (585 n. Chr.), nach einem nenerdings geführten Beweise aber aus dem Jahre Saka 556 (634 n. Chr.) herrührt <sup>55</sup>. Dies giebt uns die Grenze auf einer Seite, und wir dürfen selbst sagen, dass zu jener Zeit sowohl Kâlidâsa als Bhâravi wahrscheinlich in Indien berühmt geworden waren. Wir wollen nun sehen, ob wir auch auf der anderen Seite eine Art Grenze festsetzen können.

#### Vasubandhu.

Hinen-thsang <sup>56</sup> erzählt uns, dass Vasubandhu, der Schüler des Manorhita (Manoratha) ein Zeitgenosse des Vikramâditya

<sup>53</sup> Ich habe alle diese ehronologischen und litterarischen Probleme im Jahre 1863 mit Bhao Dhaji durchgesprochen, und wiewohl ich im Allgemeinen noch dieselben Ansichten hege, die ich damals aussprach, und von denen einige zu jener Zeit von ihm veröffentlicht worden sind, habe ich sie doch in gewissen Punkten verändert, und möchte auch jetzt, dass das, was ich hier gebe, nur als ein Versuch, und zwar als ein verbesserungsfähiger, betrachtet werde.

<sup>54</sup> Es scheint beinahe unmöglich, die Meinungen der verschiedenen Sanskrit-Gelehrten über das Zeitalter des Kâlidâsa oder gewisser ihm zugeschriebener Werke anzugeben. Weber scheint Kâlidâsa's drei Dramen zwischen das zweite und vierte Jahrhundert n. Chr., in die Periode der Gupta-Fürsten, des Kandragupta u. s. w. zu setzen, siehe Ind. Litt. Gesch., S. 221, Note; aber ich bin nicht ganz sicher, ob dies seine wirkliche Meinung ist.

<sup>55</sup> Siehe Bhao Daji, J. R. A. S., Bombay, IX, p. 315; Fleet, Ind. Ant., VII, p. 209, und in Burgess' Third Archaeological Report; Bhandarkar, J. R. A. S., Bombay, XIV, p. 24. 1ch verdanke diesen Nachweis Professor Bühler.

<sup>56</sup> II, 115. Vgl. auch Bhao Daji, On Kalidasa, p. 25.

von Srävasti (vermutlich seiner nördlichen Residenz) gewesen sei. Dieser Vasubandhu war ein sehr berühmter buddhistischer Schriftsteller, dessen Zeitalter mit einiger Sicherheit bestimmt werden kann, nicht nur durch das Zeuguis des Hinen-thsang, dessen Reisen in Indien nur durch zwei oder drei Generationen von Vasubandhu getrennt sind, sondern auch durch die Litteraturgeschichte der Buddhisten. Es mag ja durchaus wahr sein, dass die von ehinesischen oder tibetischen Schriftstellern gewissen Bodhisattvas und Arhats zugeschriebenen Daten nicht immer zuverlässig sind. Aber wenn wir die Werke großer buddhistischer Antoritäten so angeordnet finden, dass die späteren die früheren voraussetzen, dürfen wir ein gewisses Maß von Zutrauen in solche Angaben setzen.

So erzählt uns I-tsing, dass Mâtrketa Mutter-Kind, weleher in seiner Jugend Mahesvara anbetete, in seinem späteren Leben ein Anhänger Buddha's wurde und 400, darauf noch 150 Hymnen verfasste.

Diese 150 Hymnen, fährt er fort, wurden von Asañga und Vasubandhu bewundert.

Der Bodhisattva Gina  $^{57}$  fügte zu jeder der 150 Hymnen einen Vers hinzn, so dass es 300 Hymnen wurden, genannt die Gemisehten Hymnen.

Såkyadeva ans dem Wildpark fügte zu jeder noch einen Vers hinzu, so dass es 450 Hymnen wurden, genannt die Edlen Gemischten Hymnen.

Dies giebt uns eine solche Reihenfolge: 1) Mâtrketa, 2) Asañga und Vasubandhu ein Schüler des Sañghabhadra, 3 Gina, 4) Sâkyadeva.

Târânâtha 55 berichtet (p. 118), dass Vasubandhu ein Jahr darauf geboren wurde, nachdem sein Bruder Asaōga ein Priester geworden war. Ihr Vater war ein Brahmane. Vasubandhu ging

<sup>57</sup> Siehe Hiuen-thsang, III, p. 106. War er der Verfasser des Hetnvidyåsåstra, und der Lehrer des Yogåkåryabhûmisåstra des Maitreva?

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Târânâtha beendigte seine Geschichte 1608, als er erst dreißig Jahr alt war. Der tibetische Text wurde nach vier Hdss. herausgegeben von Wassiljew, der eine russische Übersetzung hinzufügte, welche von Schiefner ins Deutsche übertragen und herausgegeben ist, St. Petersburg 1869.

nach Kasmîra und wurde ein Schüler des Sanghabhadra, unter dem er die Vibhasha, die Sastras der achtzehn Schulen, die seehs Tirthya-Theorien und andere Werke studierte. Nach Magadha zurückgekehrt, verwarf er zuerst die Lehre, welche von seinem Bruder Asanga in dem Yogâkâryabhûmisâstra vorgetragen worden war. Aber als sein Bruder zwei seiner Schüler geschickt hatte, welche Vasubandhu das Akshayamati- und Dasabhûmikasûtra vortrugen, wurde er überzeugt und bekehrt. Darauf wurde Vasubandhu seines Bruders Schüler 59. Dieser Bruder Asanga hatte den Befehl empfangen, zur Büßung seiner Sünden das Mahâyâna samt Kommentaren zu lehren, und die Ushnîshaviqayavidyâ hunderttausendmal herzusagen. Nachdem Vasubandhu seines Bruders Schüler geworden war, sagte er viele Büeher her, die Guhvapatividyâ unter anderen, uud erlangte Samâdhi. Er war so gelehrt, dass er 500 Sûtras (300,000 Slokas) hersagen konnte, außer 49 von Ratnakúta veranstalteten Sammlungen, dem Avatamsaka, Samayaratna, der Satasâhasrikapraqñâparamitâ, mit 500 großen und kleinen Mahâyânasûtras, 500 Dhâranîs u. s. w.

Vasubandhu wurde Pandit in Nâlanda, reiste in Gaura und Odivisa herum, und starb in Nepal.

Viele Werke, namentlieh Kommentare, werden ihm zugeschrieben; seine beste bekannte Arbeit ist der Abhidharmakosa, welehen er samt seinem Kommentar an Sanghabhadra schickte, seinen alten Lehrer in Kasmîra 60.

Das, worauf es uns bei diesen Angaben Târânâtha's allein ankommt, ist das Verhältnis von Lehrer und Schüler zwisehen Sanghabadra und Vasubandhu, und zwischen den Brüdern Asanga und Vasubandhu.

Wir gehen nun dazu über, ein anderes tibetisches Werk zu befragen, das Leben des Bhagavat Buddha von Ratnadharmarâga. Es ist noch jünger als Târânâtha's Werk, da es 1734 verfasst ist, und wir besitzen nur einen Auszug daraus, den Schiefner 1818 in den Mémoires de l'Aeadémie de St. Pétersbourg veröffentlicht hat. Hier lesen wir im letzten Kapitel, dass

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Akshayamati wird ebenfalls als sein Lehrer genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Über die dem Vasubaudhu zugeschriebenen Werke siehe Târânâtha, S. 122.

vierhundert Jahre nach dem Tode Buddha's Kanishka, der König von Gâlamdhara geboren und von dem Arhat Sudarsana unterrichtet werden wird. Während seiner Regierung wird eine dritte Sammlung buddhistischer heiliger Schriften in Kasmira stattfinden, in dem Ohrenschmuck kundala-vana? Vihâra, wo fünfhundert Arhats unter Pârsva und fünfhundert Bodhisattvas unter Vasumitra versammelt sind. Es existierten zu jener Zeit achtzehn Sekten. Es lebte auch der Åkârya Nâgârguna, welcher von Rahulabhadra aufgenommen wurde, und nachdem er sechzig Jahre gelebt und das Mittelsystem Mâdhyamika' gelehrt hatte, nach Sukhâvatî ging. Seine Schüler waren Sâkyamitra Simhala, Âryadeva, Nâgabodhi (?. Buddhapâlita. Âryadeva's Schüler waren Sûra, Sântideva und Dharmatrâta.

Danach fügt der tibetische Chronist hinzu, dass nennhundert Jahre nach Buddha's Tode Ârya Asanga und Vasubandhu erschienen.

Ârya Asanga soll von Maitreya nach Tushita gebracht worden sein, wo er von Agita unterrichtet wurde und die Mahâyâna-Lehre unterstützte.

Vasubandhu wurde von Ârya Asañga nach Tushita gebracht, um Maitreya zu sehen. Er war in Kasmîra ein Schüler des Vinayabhadra Sañghabhadra? und in Nâlanda eiu Schüler des Akshayamati gewesen.

Dann folgen ihre Schüler:

1 Ârya Asanga's Schüler waren:

Sthiramati im Abhidharma, begünstigt von Târâ Kienhoei, siehe H.-Ths. III, 46, 164).

Dignâga im Prâmâna, begünstigt von Mañgusrî.

Dharmakîrti in der Logik. Die beiden letzteren werden von Subandhu in seiner Våsavadattå p. 235 angeführt.

2 Vasubandhu's Schüler waren:

Vimokshasena in den Paramitâs,

Gunaprabha bhadra? im Vinaya H.-Ths. III. 125,

Âryadeva. ein Brahmane,

Ein chinesischer Lehrer des Tripitaka 61 (Hiuen-thsang?,

<sup>61</sup> Dies ist nach Julien, Mélanges de Géographie, p. 189, der anerkannte Name des Hiuen-thsang, nämlich: San-thsang-fa-sse, Tripitakâkârya. Während seiner Reisen in Indien nannte er sich

Gunamati (H.-Ths. III, 46, 164,

Yasomitra 62, der Prinz.

Ohne auf diese Angaben als verbürgte historische Thatsachen zu blicken, dürfen wir wenigstens versuchen ausfindig zu machen, inwieweit sie mit dem übereinstimmen, was wir anderswoher wissen.

Wir hatten Vikramâditya in die erste Hälfte des sechsten Jahrhunderts gesetzt, ungefähr 100 Jahre vor Hiuen-thsang. Wenn wir uns nun erinnern, dass Kanishka's Geburt 400 Jahre und Asañga 900 Jahre nach Buddha's Tod gesetzt wird (siehe auch Wassiljew, Buddhismus, S. 52), so finden wir einen Zwischenraum von 500 Jahren zwischen Kanishka und Asañga. Und wenn wir recht haben, Kanishka's Krönung 78 n. Chr. zu setzen, würden wir für Asañga und Vasubandhu ungefähr die zweite Hälfte des sechsten Jahrhunderts bekommen, d. h. ungefähr dasselbe Datum, zu dem wir oben auf das von Hiuenthsang gelieferte Zeugnis hin gelangten.

Dies ist etwas, und wir gehen jetzt dazu über, eine andere Thatsache zu betrachten, welche zuerst zu unserer Keuntnis gebracht wurde durch einen der geistreichsten Sanskrit-Gelehrten, dessen Tod ein wahres Unglück für den Fortschritt der einheimischen Wissenschaft in Indien bedeutete, Dr. Bhao Dhaji. In einer 1860 vor der Asiatischen Gesellschaft zu Bombay verlesenen Schrift sagte derselbe: "Mallinätha, während er den 14. Vers des Meghadûta erklärt, bemerkt beilänfig, dass Dignägäkärya und Nikula Zeitgenossen Kâlidâsa's waren, der erstere sein Gegner und der letztere ein Kamerad und Busenfreund 63. « Was wir auch immer über die zugespitzte Anspielung denken mögen, welche Mallinätha in Kâlidâsa's eigenen Worten auf Nikula und Dignäga entdeckt — und ich gestehe, dass ich meine, er hat recht — darüber kann nur ein geringer Zweifel sein, dass

Mokshadeva, oder Mahâyânadeva (Hinen-thsang I, p. 248; J. R. A. S., 1882, p. 95).

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Yasomitra, Verfasser der Abhidharmakoshavyâkhya sphutârthâ, eitiert Guzamati und seinen Schüler Vasumitra nicht den Verfasser der Mahayibhâshâ.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Dieselbe Entdeckung wurde später, aber selbständig, von Professor Weber gemacht, Zeitschrift der D. M. G. XXII, S. 726. Siehe auch Shankar P. Pandit's Vorrede zum Raghuvamsa, p. 68.

Mallinatha sowohl Nikula wie Dignaga als Zeitgenossen Kalidasa's gekannt haben muss, ehe er seine Erklärung wagen konnte 61. Dignaga ist kein sehr gewöhnlicher Name, und wenn wir ans einem früheren Zeugnisse wissen, dass Dignaga ein Schüler von Asanga war und Asanga ein Zeitgenosse von Vikramaditya, werden wir jetzt wohl mit größerer Sicherheit Kalidasa in die Mitte des sechsten Jalirhunderts setzen dürfen.

Es könnte ohne Zweifel eingewandt werden, dass Dignâga ein Buddhist war, und dass es nicht wahrseheinlich wäre, wenn ein Anbeter Siya's, wie Kâlidâsa, Beziehungen zu einem Ketzer wie Dignâga unterhalten hätte. Je mehr wir jedoch von dem geistigen und gesellschaftlichen Zustande Indiens zu der Zeit, wo Kâlidâsa lebte, wissen, nm so weniger Gewicht werden wir einem solehen Einwande beilegen 65. Buddhaglänbige und Vedaglänbige lebten in jener Zeit geradeso zusammen, wie Protestanten und Katholiken heutigen Tages, kämpfend, wenn eine Gelegenheit oder Notwendigkeit dazu da ist, sonst aber als Mitgeschöpfe dieselbe Luft teilend. Man erzählt uns. dass Manatunga, obwohl ein Gaina, unter denselben Bedingungen am Ilofe des Harsha Zntritt erhielt, wie Bâna und Mayûra. Ich sehe keinen Grund, weshalb Dignaga nicht Kalidasa am Hofe des Vikramâditya getroffen haben soll, oder weshalb jenes nieht derselbe Dignâga sein soll, der als Schriftsteller über Nyâya berühmt ist. Wir wissen, dass Vasnbandhu, der Bruder des Asanga, ein Jünger der Nyâya-Philosophie war und das postnme Werk des Sanghabhadra, das Nvâyânusârasâstra, veröffentlichte (H.-Ths. I, 108). Der Bodhisattva Gina, welcher dem Asanga folgte (siehe oben S. 263), verfasste das Nyâyadvåratåraka (H.-Ths. I, 188 66), und Hinen-thsang selbst, obgleich ein Buddhist, studierte Logik unter einem Brahmanen

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Mallinâtha wird von Dr. Bhao Dhaji in das vierzehnte Jahrhundert gesetzt, siehe On Kâlidâsa, p. 22; siehe auch Bhandarkar, Vorrede zu Mâlatîmâdhava, p. XII, und J. R. A. S., Bombay, IX, p. 321.

<sup>65</sup> Vgl. Cowell's Bemerkungen hieriiber in seiner Vorrede zu Boyd's Übersetzung des Någânanda, p. XI—XII. Kshemendra in seinem Kavikanthåbharana empfiehlt sâmyam sarvasurastutam.

<sup>66</sup> Das Nyâyadvâratârakasâstra wird dem Bodhisattva Dharmapâla zugeschrieben, Hiuen-thsang I, p. 191.

(H.-Ths. I, 187). Ich sehe deshalb nicht ein, weshalb Dignâga, der Schüler des Asaūga in Pramâna, d. h. Logik, nicht der Verfasser eines Werks über Nyâya sein soll, welches, wie Professor Cowell in seiner wichtigen Einleitung zum Kusumâñgali gezeigt hat, von Uddyotakara, dem Verfasser des Nyâyavârttika 67, getadelt wurde.

Wir setzten Dignâga, als den Schüler des Asanga, in die Mitte des seehsten Jahrhunderts. Uddyotakara, sein Kritiker, wird von Snbhandhu (Vâsavadattâ, p. 23568 eitiert, und, merkwürdig genug, zusammen mit Dharmakîrti 69, einem Schüler von Asanga, welcher, gleich Asanga, die große Autorität über Logik unter den Buddhisten war. Subandhu wird wiederum von Bâna eitiert, und Bâna war der Zeitgenosse von Hiuen-thsang. Alles dieses stimmt und trifft so natürlich zusammen, dass wir es kaum einem bloßen Zufall zuschreiben dürfen.

Zu einer Zeit dachte ich, es gäbe sichere Daten chinesischer Übersetzungen von Sanskrit-Texten, welche es unmöglich machten, Asanga und Vasubandhu in ein so spätes Zeitalter zu rücken. Thatsache ist, dass zwei Werke, die dem Vasubandhu zugesehrieben werden, das Satasastra (Nr. 1188) und das Bodhikittotpâdanasâstra (Nr. 1215), von Kumâragîya, d. i. um 404 n. Chr., übersetzt sein sollen. Die ältesten Übersetzungen seiner anderen Werke gehören sämmtlich ins seehste Jahrhundert, freilieh, da sie dem Bodhiruki zugesehrieben werden, in den Anfang desselben. Dies ist merkwürdig, obgleich nicht unmöglich. Aber was sollen wir zu Übersetzungen des Vasubandhu von Kumâragîva sagen? Hier muss ein Missverständnis sein. Den Fall des Satasâstra (Pai-lun anlangend, wird dieses Werk höchstwahrscheinlich mit Unrecht dem Vasubandhu zugeteilt, denn Hiuen-thsang I, 99) sehreibt es dem Deva zu, während an einer anderen Stelle I, 191), das Satasâstravaipulya dem Dharmapâla zugesehrieben wird. Was den Bodhikittotpâda

<sup>67</sup> Subandhu in seiner Vâsavadattâ kommt mehreremale auf die Verdunkelung zurück, welche über Mimâmsâ und Nyâya kam durch die Lehre der Buddhisten. Siehe auch Weber, Ind. Str., 1, S. 379; Cowell, Vorrede zu Nâgânanda, p. XI.

<sup>68</sup> Siehe Ilall, Vâsavadattă, preface, p. 9, Note, nach der Korrektur Cowell's in seiner Vorrede zum Kusumâñgali.

<sup>69</sup> Vgl. Burnell, Vorrede zum Sâmavidhânabrâhmana, p. Vl.

betrifft, so bleibt die Schwierigkeit und kann vor der Hand nicht gelöst werden, obgleich ich sche, dass dieses Werk zuweilen dem Maitreya zngeteilt wird. Dem sei wie ihm wolle, der Beweis zur Stütze der Zeitgenossenschaft des Vasubandhu mit Vikramâditya und Sîlâditya ist zu stark, nm preisgegeben zu werden, nnd vorläufig hat das chinesische Zeugnis das Feld zu räumen 70.

Ich will jetzt noch einige andere nnabsichtliche Übereinstimmnngen erwähnen, welche unsere Ansicht unterstützen, wenn wir das Wiederaufleben der buddhistischen Litteratur unter den Auspizien des Asanga und Vasubandhu in die Zeit des Vikramâditya und Silâditya im Laufe des sechsten Jahrhunderts versetzen.

Wir haben Vasubandhu's Abhidharmakosa, welcher von Gunamati und seinem Schüler Vasumitra erklärt wurde, die beide von dem Kommentator Yasomitra eitiert werden, welcher selbst ein Schüler Vasubandhu's 71 ist.

Ein anderer Schüler Vasnbandhu's war Gunaprabha von Parvata. Sein Schüler war Mitrasena, und es war Mitrasena, welcher Hiuen-thsang I, 109 das Tattvasatyasâstra von Gunaprabha, I, 106) und das Abhidharmagnânaprasthânasâstra zugeschrieben dem Kâtyâyana, I, 102, 109, 330; oder dem Kâtyâyanîpntra, 300 n. B. G.) lehrte. Wir sahen, dass Vasubandhu eine zeitlang ein Schüler des Sanghabhadra gewesen war, und dass er später von seinem Bruder Asanga bekehrt wurde. Dies scheint eine Bekehrung vom Hînayâna zum Mahâyâna gewesen zu sein, denn Sanghabhadra lebte und starb in

<sup>70</sup> Herr Bunyiu Nanjio teilt mir mit, dass in der Vorrede zu der chinesischen Übersetzung des Pâi-lun Satasâstra der Text dem Deva zugeschrieben wird, welcher ungefähr 800 n. B. G. lebte, der Kommentar dem Vasu, die Übersetzung dem Kumâragîva. Das Bodhihrdayotpâdasâstra wird dem Vasubandhu zugeschrieben, und seine Übersetzung dem Kumâragîva. Aber in dem Khai-ynen-lu (730 n. Chr.) wird der Text einem von beiden, dem Maitreya oder Vasubandhu zugeteilt. Ferner ist Vasubandhu in der Liste der dreiundzwanzig indischen Patriarchen Kat. Nr. 1340 der zwanzigste. Es gab noch drei andere außer ihm, und sie alle sollen in China bekannt gewesen sein um 472 n. Chr.

<sup>71</sup> Schiefner, Lebensbeschreibung, S. 310.

270 Exkurs F.

einem Kloster, das dem Hinayâna zugethan war (H.-Ths. I, 107). •während Asanga zum Mahâyâna gehörte.

Nun war einer von Asanga's Sehülern der berühmte Silabhadra (genannt Dharmakosa), ein alter Mann, als Hiuen-thsang ihn besuchte (I, 144), um das Yogasâstra unter ihm zu studieren. Da Silabhadra zu alt war, so stellte er seinen Schüler Gayascna (von Surâshtra) an, Hiuen-thsang zu unterrichten (I, 212, 215). Später, als ein Brahmane von der Lokâyata-Sekte Sîlabhadra und die Mönche seines Klosters (Nâlanda) heransforderte, disputierte Hiuen-thsang mit ihm und besiegte ihn, indem er eine tiefe Kenntnis des Sâmkhya- und des Vaiseshikasystems zeigte (I, 225). Er verfasste später eine Abhandlung gegen das Hînayâna, welche von Sîlabhadra sehr gelobt wurde.

Ein anderes Glied zwischen Hiuen-thsang und Asanga ist Sthitamati <sup>72</sup>. Auch er war ein Schüler des Asanga, und der Lehrer des Gayasena, der, wie wir gesehen haben, der Lehrer <sup>73</sup> des Hiuen-thsang war.

Ein weiteres Glied in unsercr Beweiskette liefert einer von Silabhadra's Lehrern. Zur Zeit des Besuches Hiuen-thsang's in Nâlanda, ungefähr 637—639, wissen wir, dass Silabhadra alt war, sagen wir siebzig Jahre. Als er dreißig Jahre alt war, gebrauchte ihn sein Lehrer Dharmapâla zum erstenmale, um gegen die Ketzer zu disputieren, sagen wir 600 n. Chr. Nun beriehtet I-tsing, dass Dharmapâla der Zeitgenosse Bhartzhari's war, und dass Bhartzhari 650 n. Chr. starb, was jedenfalls chronologisch sehr gut stimmen würde. Auch bemerke man, dass Dharmapâla ein Zeitgenosse von Bhâvaviveka (H.-Ths. III, 112) war, obgleich dieser beträchtlich älter gewesen sein mag <sup>74</sup>.

<sup>72</sup> Schiefner, Lebensbeschreibung, S. 80.

<sup>73</sup> Hiuen-thang, I, 212. Sthitamati An-hoei-pou-sa ist verschieden von Sthiramati Kien-hoei. Gunamati und Sthiramati werden immer zusammen erwähnt Hiuen-thang III, 46; 164, und Gunamati war der Lehrer des Vasumitra; beide haben über Vasubandhu's Abhidharmakosa geschrieben.

<sup>74</sup> Die folgende Liste von Iliuen-thsang's Lehrern ist tibetischen Quellen entnommen J. R. A. S., Bombay, 1882, p. 96 : Dântabhadra oder -deva Sîlabhadra? Ârya Sañga Asañga , Vasumitra Schiller von Gunamati , Dharmarakshita, Vinayabhadra Sanghabhadra?, Dântasena (Gayasena? . Buddha, Ânanda und Maitreya werden auch erwähnt.

Es ist in der That fiicht unwahrscheinlich, dass die Lehrer, deren Namen Hiuen-thsang als zu seiner Zeit berühmt erwähnt (III, 161. Männer waren, die er selbst gekannt haben kann, wie Silabhadra, oder deren Andenken zu Nalanda zur Zeit seines Besuches noch frisch war. Einige von diesen Namen sind dieselben, die I-tsing, welcher 673 oder etwa sechsunddreißig Jahre später zu Nalanda war, als nen erwähnt, indem er sie von den ältesten und mittleren Lehrern einerseits, und den noch lebenden Lehrern andererseits unterscheidet.

Hiuen-thsang III, 16. I-tsing. 637-639 n. Chr. 673 n. Chr.

Dharmapâla (Sabdavidyâsam- Dharmapâla.

yuktasâstra). Kandrapâla,

Gunamati Lehrer des Vasu- Gunamati.

mitral.

Sthiramati, Sthiramati

Prabhâmitra.

Ginamitra. Gina Nyâyadvâratârakasâstra

Ghanakandra. Sìghrabuddha.

Silabhadra Dharmakosa . Silabhadra.

Von I-tsing werden außerdem als jung crwähnt: Dharmayasas (Fa-hian?), Simhakandra einer von Hiuen-thsang's Mitschülern, I, 261), Pragñâgupta ein Anhänger des Hînayâna, I, 220), Paramaprabha und Gunaprabha ein Schüler des Devasena, I, 106, von denen einige möglicherweise mit Hiuenthsang's Namen identifiziert werden könnten. Als Lehrer eines frühen Zeitalters nennt I-tsing alle diejenigen, welche wir in das sechste Jahrhundert n. Chr. gesetzt haben, nämlich Sanghabhadra (vidyâmâtra), Asanga (Yoga), Vasubandhu und Bhâvaviveka.

Als alte Lehrer zählt er auf: Någårguna (Sûnya). Deva Schüler des Någårguna), und Asvaghosha 75.

<sup>75</sup> Die Lebensbeschreibungen dieser drei Lehrer sollen von Kumâragîva übersetzt worden sein um 405 n. Chr. Das Leben Vasubandhu's

272 Exknrs F.

Unter denen, welche er persönlich gekannt hat, erwähnt er: Pragñâkandra (im Kloster Si-ra-ehu zu Surat), Ratnasimha (in Nâlanda), Divâkaramitra (im östlichen Indien), Tathâgatagarbha (im südlichen Indien), und Sâkyakîrti (in Si-ri-fa-sai).

## Pravarasena, König von Kasmîra.

Wenn auch einige von diesen Thatsaehen unsicher sein mögen, ist doch ihre Übereinstimmung dazu geeignet, ein gewisses Vertrauen zu erzeugen, dass wir uns auf festem Boden und nicht gänzlich auf dem Treibsand indischer Überlieferung befinden. Und dies ist nicht alles. Es giebt noch manche andere Stützen, um unsere Stellung zu befestigen und das Zeitalter, welches wir dem Kâlidâsa und seinem Patron Vikramâditya Harsha von Uggayinî zugewiesen haben, sieher zu stellen. Die meisten der Thatsaehen, welche wir noch betraehten müssen, sind zuerst vor nunmehr zwanzig Jahren von dem verstorbenen Dr. Bhao Daji hervorgehoben worden, und ich drückte demselben damals im Allgemeinen meine Übereinstimmung mit seinen Argumenten aus, so revolutionär sie auch zu jener Zeit den meisten Sanskrit-Gelehrten klangen 76.

Dr. Bhao Daji war der Ansicht, dass der große Vikramâditya, der Gründer der Vikrama-Ära, eine zeitlang der Zeitgenosse des Pravarasena, Königs von Kasmira, war. Wir lesen in der Râgataramginî (III, 102—105) von den zwei Söhnen des Sreshthasena, Hiranya und Toramâna, welche eine zeitlang gemeinschaftlich über Kasmira herrsehten, bis Hiranya auf seinen Bruder eifersüchtig wurde und ihn ins Gefängnis warf. Toramâna's Gattin Añganâ, die Tochter des Vagrendra aus der Familie der Ikshvâku, gebar einen Sohn Pravarasena; aber nach dem Tode seines Vaters Toramâna und seines Onkels Hiranya war Pravarasena, wie es scheint, nicht imstande, seine indirekten Ansprüche auf den Thron von Kasmira geltend zu machen. Unter diesen Umständen setzte Vikramâditya, genannt Harsha, der König, der zu Uggayinî herrschte, der Vernichter der Sakas

<sup>76</sup> Siehe Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, 1868, pp. 249, 251.

ist übersetzt von Paramärtha, 557—589 n.Chr. Siehe Bunyin Nanjio's Katalog, Nr. 1460—1463.

nnd anerkannte Kaiser ekakkhatras kakravartî von Indien, einen ausgezeichneten Dichter, welcher an seinen Hof gekommen war, um daselbst Dienste zu suchen, Mâtrgupta mit Namen, anf den Thron von Kasmîra. Mâtrgupta regierte Kasmîra bis zum Tode seines Schutzherrn Vikramâditya. Dann zog er sieh als Yati nach Vârânasî zurück, während Pravarasena auf dem Thron von Kasmîra folgte. Er wurde ein so mächtiger Herrscher, dass er thatsächlich den Sohn des Vikramâditya, Sîlâditya Pratâpasîla, auf den Thron von Uggayinî zurückführen konnte.

Dr. Bhao Daji hat die kühne Theorie aufgestellt, dass dieser Mâtrgupta, welcher eine zeitlang über Kasmīra herrschte, der große Dichter Kâlidâsa war, und er teilt uns mit, es habe immer eine Tradition gegeben, dass Vikramâditya ein solches Wolgefallen an Kâlidâsa hatte, dass er diesem Dichter die Hälfte seiner Länder schenkte 77. Ohne mich überzengt zu bekennen, muss ich gestehen, dass seine Argumente zur Unterstützung dieser Ansicht auf alle Fälle schr geschickt sind.

Was zunächst den Namen betrifft, so wissen wir, dass dieselben in der Litteraturgeschichte von Indien häufig mehr Titel und Ehrenbezeichnungen als Eigennamen sind, und dass selbst bei Eigennamen, wenn sie einen Sinn haben, derselbe Sinn auf verschiedene Art ausgedrückt werden kann. Der Trikândasesha giebt Raghukâra, Medhârudra und Kotigit als Synonyme von Kâlidâsa. Kâlidâsa bedeutet » der Diener der Göttin Kâlî«, und wenn wir anstatt Kâlidâsa die Form Kâligupta, d. h. beschützt von Kâlî fänden, würden wir wahrscheinlich wenig Bedenken tragen, dieselbe als Synonym von Kâlidâsa aufzufassen. Kâlî ist aber eine von den Göttinnen, welche Mâtr oder Mütter begenannt werden, und darum hat Mâtrgupta dieselbe Bedeutung wie Kâligupta oder Kâlidâsa.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Bhao Daji, 1. c., p. 228.

<sup>78</sup> Der Name Mâtr kommt in der königlichen Familie von Kasmîra vor, indem Toramâna der Sohn des Mâtrdâsa ist, ein Enkel des Mâtrknla, vielleicht identisch mit Mâtrvishnu Bhao Daji, On Kâlidâsa, p. 220. Könnte darum nicht Mâtrgupta zu Toramâna's Familie gehört und nach Toramâna's Fall Znflucht an dem Hofe des Vikramâditya gesucht haben? Und könnte ihn Vikramâditya nicht zur Nachfolgerschaft auf dem Thron von Kasmîra ernannt haben auf Grund seiner Verwandtschaft mit der alten königlichen Familie?

Dr. Bhao Daji fragt sodann: Wer ist Mâtrgupta? Er muss ein großer Dichter gewesen sein; aber wir stoßen nirgends auf seinen Namen außer hier in der Geschiehte von Kasmîra<sup>79</sup>.

Zweitens erwähnt der Verfasser jener Geschichte andere Diehter, sogar Bhavabhûti, welcher angenscheinlich jünger ist als Kâlidâsa; aber er erwähnt niemals Kâlidâsa.

Drittens wird uns erzählt, dass Pravarasena, als er wieder in sein Königreich eingesetzt wurde, und Kâlidâsa, als er sich nach Benares zurückzog, als Freunde schieden. Nun existiert aber ein Gedicht in Prâkrit, genannt das Setukâvya 50, das Brückengedicht, mit einem Sanskrit-Kommentar, worin gesagt wird, dass dies Gedicht von Kâlidâsa verfasst wurde, und zwar auf die Bitte des Pravarasena. Vidvanatha eitiert in seinem Werk über die Diehtkunst, dem Prataparudra (Ende des 12. Jahrh.), einen Âryâ-Vers ans dem Setukâvya und nennt es ein mahâprabandha, während Dandin (im 6. Jahrh.) dasselbe Gedieht in seinem Kâvyâdarsa als ein Meer von sehönen, wenn auch in Prâkrit geschriebenen Sprüchen preist. Endlich spricht Râmâsrama, der Kommentator von Sundara's Vârânasî-Darpana, von Kâlidâsa als dem Diehter des Setukâvva, Pravarasena ist wiederum bekannt als der Erbauer einer berühmten Schiffbrücke über die Vitastâ (Hydaspes), an welcher die Hanptstadt von Kasmîra damals lag (Râqat. III, 354), und im Zusammenhange mit diesem Ereignis soll Kâlidâsa sein Brückengedicht geschrieben haben. Dies dürfen wir wenigstens ans einem Verse des Diehters Bâna sehließen, des Zeitgenossen von Hinen-thsang, welcher sagt (Harshakarita, p. 1):

> Kîrtih Pravarasenasya prayâtâ kumudoggvalâ Sâgarasya param pâram kapiseneva setunâ N.

<sup>79</sup> Dr. Bhao Daji entdeckte einen Kommentar zur Sakuntalâ von Râghava Bhata, Sohn des Prthvîdhara von Visvesvarapattana Benares), in welchem Mâtrgupta für die Eigentümlichkeiten des dramatischen Stils eitiert wird. Er traf in demselben Kommentare Verse an, welche, wie er sagt, Kâlidâsa's würdig waren, und einen Vers aus dem Hayagrîvavadha, einem Stücke, das von Bhartrbhatta oder Bhartrmentha, während der kurzen Herrschaft des Mâtrgupta verfasst wurde.

<sup>80</sup> Heransgegeben von S, und P, Goldschmidt. Râvanavaha oder Setubandha, 1880.

<sup>81</sup> Siehe Beames, Ind. Aut. 1873, p. 2406.

Nirgatâsu na vâ kasya <sup>82</sup> Kâlidâsasya sûktishu Prîtir madhurasârdrâsu mañgarishv iva gâyate?

»Der Ruhm Pravarasena's, strahlend wie der weiße Lotus, drang vor zu dem anderen Ufer des Ozeans mittels seiner Brücke, gleich dem Affenheere Râma's, welches auf einer Brücke nach Ceylon übersetzte. Oder wer fühlt nicht Frende an den schönen Versen, die von Kâlidâsa ausgegangen sind, wie an zuckerfeuchten Blütenknospen? «

Wenn dies nichts anderes beweist, stellt es jedenfalls den Ruhm Kâlidâsa's für den Anfang des siebenten Jahrhunderts anßer Zweifel, und ebenso einen Zusammenhang mit Kasmîra und König Prayarasena <sup>83</sup>.

Viertens macht Dr. Bhao Daji den Versuch, diesen Pravarasena, den König von Kasmira und Freund, wenn nicht Nachfolger des Kälidäsa, mit dem König zusammenzubringen, welcher in Kasmira regierte und zur Zeit des Besuches Hiuen-thsang's in diesem Lande ein alter Mann war. Wir lesen, dass Hiuenthsang, als er in der Hauptstadt von Kasmira aukam, in einem Kloster, genannt Gayendra-vihâra. Halt machte, welches von dem Schwiegervater des Königs erbaut worden war. Nach der Rågataramgini III, 55 war nun die Genealogie der Könige von Kasmira folgende:

# Vagrendra

um 500 %. Toramâna und Añganâ, ihr Bruder Gayendra

## Prayarasena.

In der Râgataramginî wird berichtet, dass Gayendra ein Gebände erbaute, welches unter dem Namen Vihâra des Sri-Gayendra und des großen Bnddha bekannt war, » dasselbe Gebände, ohne Zweifel, in welchem Hiuen-thsang als Gast des Königs empfangen wurde«. Hinen-thsang erwähnt außerdem

<sup>82</sup> Nisargasûravamsasya, ed. Calcutta.

<sup>83</sup> Es ist nicht mehr als Recht zu konstatieren, dass Dr. Bhao Daji selbst gegen seine Identifikation von M\u00e4trgupta und K\u00e4lid\u00e4sa Bedenken gehabt hat. Abstract of a Paper on K\u00e4lid\u00e4sa, p. 8.

<sup>84</sup> Bhao Daji. J. R. A. S., Bombay, VIII, p. 249.

ein anderes Hans, in dem er eine Nacht zubrachte, und nennt es das » Haus des Glücks«. Nun gab es nach der Rågataramginî in derselben Stadt ein Haus, genannt » Amrtabhuvana, d. h. der Sitz unsterblichen oder himmlischen Segens«, zum Gcbrauch fremder Bettler, erbaut von der Urgroßmutter des Pravarasena.

Alles dies liefert ein sehr willkommenes Zeugnis zur Unterstützung der in Hiuen-thsang's Reisen enthaltenen Angaben. Ohne Zweifel kam er durch die Hanptstadt von Kasmîra, er mag in denselben Hänsern geschlafen haben, welche in der Chronik von Kasmîra beschrieben sind. Aber der König, der ihn empfing, kann nicht Pravarasena gewesen sein. Hiuen-thsang erwähnt seinen Namen niemals, und im Texte wird nichts davon gesagt, dass Gavendra, der Erbaner des Gavendra-vihâra, der mütterliche Onkel des regierenden Königs sei. Es ist eine Note in Julien's Übersetzung » ce couvent avait été construit par le bean-père du roi Note de l'auteur chinois).« Dies bedeutet nicht notwendig, dass Gavendra der Schwiegervater des damals regierenden Königs war, sondern nur des zu seiner Zeit lebenden Königs. Auch war Gayendra, soviel wir wissen, niemals der Schwiegervater, sondern der mütterliche Onkel des Pravarasena gewesen.

Wie dem auch sei, Hinch-thsang kehrte, soviel wir gegenwärtig wissen, 645 nach China zurück. Wenn Pravarasena den Throu von Kasmîra bestieg, mag er seine Herrschaft um 550 begonnen haben, und selbst wenn er sechzig Jahre regierte, würde uns dies nur auf 610 n. Chr. bringen. Wie kann er also mit Hinch-thsang und dessen indischer Reise von 629—645 zusammengebracht werden?

Hier kann ich darum Dr. Bhao Daji nicht länger folgen, welcher, um dieser Schwierigkeit zu entgehen. Hiuen-thsang's Besneh sechzig Jahre früher ausetzen will. Wir brauchen nur aufzugeben, was denn doch nur eine Konjektur ist, dass Pravarasena der König von Kasmira war, der Iliuen-thsang aufnahm, nud alles übrige nuserer ehronologischen Anordnung hält Stand.

Hinen-thsang's Reisen sind gleichzeitig mit der Hejrâh 622 , und der Historiker Bedia-ad-din erzählt uns, merkwürdig genug, dass das erste Jahr der Hejrâh mit dem dreißigsten Jahre des Beekermadnl. d. i. des Vikramâditya von Kasmira, zusammenfiel 5, und dass Baladut, d. i. Bâlâditya, eiu Zeitgenosse des Yezdijerd war. Demnach wäre höchstwahrscheinlich Bâlâditya der Wirt Hiuen-thsang's gewesen. Pravarasena würde dann seine Zeit um 550 behalten, und die Jahre zwisehen ihm und Vikramâditya, welcher nm 590 auf den Thron kam. würden durch Yudhishthira, Narendrâditya und seinen Bruder Ranâditya ausgefüllt.

Es möehte vielleicht nützlich sein, noch einige andere Thatsachen zu erwähnen, welche sieh leicht in das hier entworfene System einfügen.

### Frühe Astronomeu.

Zn den frühesten Werken der Renaissauce-Periode der Sanskrit-Litteratur, denen es möglich ist ein bestimmtes Zeitalter zuzuweisen, gehören die Werke von Astronomen. Etwas von der Wissenschaft, die sie überliefern, wird von Kâlidâsa und seinen Zeitgenossen voransgesetzt, und wir erwarten demnach, dass diese astronomischen Schriften einer früheren Zeit angehören werden als der Periode des Vikramâditya, während sie andererseits, wenn unsere Ansieht von dem turanischen Interregnum 100 v. Chr. — 300 n. Chr. richtig ist, nieht älter sein können als das dritte Jahrhundert n. Chr.

»Der Begründer der astronomisehen und mathematisehen Wissensehaft in Indien«, wie Lassen ihn nannte, war Âryabhata, oder Âryabhata der Ältere [Vrddhâryabhata], weleher von Varâhamihira, Brahmagupta, Bhattotpala und Bhâskarâ-kârya eitiert wird und nach seiner eigenen Angabe 476 % n. Chr. geboren ist. Er war der Verfasser der sogenannten Âryabhatiya-Sûtra %, welehe bestehen 1) aus den zehn Versen der Dasagîtikâ, und den 105 Versen des Âryâshtasata, welches letztere in drei Pâdas zerfällt, 2] den Ganitapâda, 3] den Kâlakriyâpâda.

<sup>85</sup> Wilson, As. Res. XV, p. 41, 42; Fergusson. J. R. A. S., 1870, p. 97.

<sup>86</sup> Bhao Daji. On the age of Aryabhata etc., pp. 5, 14.

st Davon verschieden ist was Dr. Bhao Daji den Mahâryasid-dhânta nennt, welcher etwa 600-612 Verse enthält, die einem jüngeren Aryabhata zugeschrieben werden.

und 4) den Golapâda 55. Er scheint nicht mehr geschrieben zu haben; aber er wird immer berühmt bleiben als derjenige, welcher sich kühn für die Umdrehung der Erde um ihre Axe und über die wahre Ursache der Sonnen- und Mondfinsternisse 59 ausgesprochen hat.

Hier haben wir also den ältesten indischen Astronomen, von dem es sicher feststeht, dass er zu Pâtaliputra geboren ist, und zu Ende des fünften und Anfang des sechsten Jahrhunderts lebte, und der Umstand, dass Âryabhata keine Vorgänger 90 citiert, zeigt, dass er keine zu eitieren hatte.

Wir kommen nächstdem zu Varâhamihira, dem Sohn und Schüler des Âdityadâsa, einem Eingebornen von Uggayinî, geboren zu Kâpitthaka in Avantî. Er schrieb verschiedene Werke. Erstens, das Karana 91, allgemein bekannt unter dem Namen der Pañkasiddhântikâ, weil es auf den fünf Siddhântas bernht 92. Zweitens, ein Horâsâstra, eingeteilt in ein Gâtaka, ein Yâtrika, und ein Vivâha-patala; alle diese existieren in zwei Formen, einer langen und einer kurzen. Zuletzt, die Brhatsamhitâ. Er schrieb gewöhnlich im Âryâ-Metrum, einem Metrum, das, wie Professor Kern hervorhob, einen gewissen chronologischen Charakter 93 hat. Wir wissen, dass er Saka 509, 587 94 n. Chr. starb, und soweit es die Chronologie angeht, darf er immerhin als einer der Neun Edelsteine und Zeitgenosse Kâlidâsa's figurieren.

<sup>88</sup> The Áryabhatíya, with the commentary of Pramâdîsvara Bhatadîpikâ), edited by Dr. H. Kern, Leiden 1874.

<sup>89</sup> Âryabha/îya, ed. Kern, p. 76, vgl. Colebrooke, Miseellaneous Essays, vol. II, p. 392.

<sup>90</sup> Dr. Bhao Daji erwähnt eine zweifelhafte Anspielung auf den Brahmasiddhânta, l. e., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Die Karanas folgen der Saka-Ära, die Siddhântas der Yuya-Ära. Kern, pref. p. 24.

<sup>92</sup> Eine Handsehrift dieses Werks ist von Dr. Bühler entdeckt worden (Report 1874), p. 11), welcher den merkwürdigen Vers giebt, in dem die Bewegung der Erde widerlegt wird.

<sup>93</sup> Bhao Daji, l. c., p. 16; desgl. Shankar P. Pandit, Malatîmâ-

dhava, pref. p. 27.

94 Siehe Bhao Daji, On the Age and Authenticity of the work of Aryabha/a, Varahamihira, Brahmagupta, Bha/totpala, and Bhaskara-karya, p. 15.

Er citiert seinen Vorgänger Âryabhata und adoptiert die Epoehe des Romakasiddhânta, welcher nach Dr. Bhao Daji von 505 n. Chr. 95 datiert, obgleich Albiruni dieses Datum der Paūkasiddhântikâ des Varâhamihira 96 zuweist. Varâhamihira erwähnt auch den Paulisa 97. Vâsishtha 98, Saura und Paitâmaha Siddhânta, welche daher alle in das sechste Jahrhundert gehören müssen.

Der nächste große Mathematiker, Brahmagupta, schrieb seinen Brahma Sphutasiddhânta, als er dreißig Jahre alt war, 625 n.Chr. Sein Vater wird Gishnu genannt, und es ist immerhin möglich, dass er derselbe Gishnu war, welcher als Zeitgenosse Kälidâsa's 99 genannt wird.

Wir dürfen, obgleich sie einer späteren Periode angehören, noch das Zeitalter des Bhattotpala, des Kommentators von Varahamihira, festgesetzt auf 967, und das des Bhaskara  $\hat{A}k$ arya, des Verfassers des Siddhantasiromani, welcher 1114 199 geboren wurde, hinzufügen.

Was für unsere Zwecke wichtig ist, ist der griechische Einfluss, welchen wir in diesen astronomischen Werken, wie auch in der poetischen Litteratur der indischen Renaissance deutlich wahrnehmen. Diese Kenntnis der griechischen Astronomie und selbst der griechischen astronomischen Terminologie kam aber nicht später als im fünften Jahrhundert nach Indien. Wenn wir

<sup>95</sup> Romaka kann nur eine Benennung für Römer, wie Romakavishaya Varâhamihira. Kern's pref., p. 57 für das römische Reich sein. Der Romakasiddhânta wird von Brahmagupta dem Srîshena zugeschrieben, welcher seine Berechnungen auf die des La/a, Vasishtha, Viqavanandin und Arvabha/ta stützt.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Siehe Bhao Daji, I. c., p. 16; Journal Asiatique, 1844, p. 285, Reinaud, Fragments, p. 144.

<sup>97</sup> Verfasst von Paulus al Yunâni nach Albiruni, und basiert auf Paulus Alexandrinus, nach Bhao Daji, welcher auch den Yavanesvara Asphugidhvaga mit Speusippus identifiziert, während Kern pref. p. 48, an Aphrodisius denkt.

 $<sup>^{98}</sup>$  Dem Vishnukandra zugeschrieben. Vishnugupta, der von Varâhamihira citiert wird, wird von Utpala mit Kânakya identifiziert.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Siehe Bhao Daji, l. c., p. 28.

<sup>100</sup> Einer seiner Vorfahren, wie Dr. Bhao Daji bemerkt. Bhâskarabhatta, erhielt den Titel Vidyâpati, und zwar von Bhoga. König von Dhârâ, 1042 n. Chr. Siehe auch Weber, Sanskrit-Litteratur, S. 261.

280 Exkurs F.

also in der Poesie des Kâlidâsa und seiner Zeitgenossen dentliehe Spuren desselben antreffen, so wird unser Vorsehlag, die Renaissance der Sanskrit-Poesie in das seehste Jahrhundert zu setzen, eine neue Stütze empfangen. Dass Kâlidâsa sowohl in seinem Raghuvamsa als auch in seinem Kumârasambhava einc Bekanntsehaft mit der grieehischen Astronomie, besonders wie sie im Horâsâstra vorliegt, bekundet, ist deutlieh gezeigt worden von Dr. Jaeobi (Monatsberiehte der Prenß. Akademie, 1873, S. 544), welcher nachdrücklich das Wort gâmitra (διάμετρον) hervorhebt, das von Kâlidâsa in Kums. VII. 1 gebraueht wird. als eines der vielen Wörter, welehe die Sanskrit-Astronomen aus dem Griechischen entnommen haben. Shankar P. Pandit hat in seiner Vorrede zum Raghuvamsa den Versueh gemacht, die aus einem solchen Zeugnisse zn ziehenden Schlüsse zn entkräften, aber ohne Erfolg. Er durfte allerdings Kâlidâsa's Glanben an Râhu, der den Mond versehlingt (Ragh. XII, 25), als vor-Âryabhateisch anführen; aber in ebendemselben Gedicht (XIV, 40) zeigt Kâlidâsa seine Bekanntschaft mit Âryabhata's Astronomie, indem er sagt: » Denn was in Wirklichkeit nur der Sehatten der Erde ist, wird von den Lenten als ein Fleeken des reinen Mondes angesehen.« Shankar Pandurang Pandit selbst hebt einige Stellen hervor, die deutlich des Diehters Vertrantheit » mit der vernünftigen Astrologie, die auf dem Tierkreise beruht « bezeugen; aber er lehnt es ab, »die sehr weite Frage, wieviel die Inder entlehnten oder selbst abgaben « zu erörtern (p. 37), und bemerkt, dass die Inder, selbst wenn sie von den Grieehen entlehnten, » dies zwei oder drei Jahrhunderte vor der christliehen Ära gethan haben mögen« (p. 43). Sie mögen es ohne Zweifel; aber giebt es irgend eine Anspielung auf einen einheimisehen wissensehaftliehen Astronomen in jenem frühen Zeitalter?

#### Amarasimha.

Da wir so weit gegangen sind, dürfen wir wenigstens versuchen, ob noch einer oder der andere der sogenannten »Neun Edelsteine«, oder, wie wir sagen würden. der Neun Klassiker der Renaissanee. eine Stelle in dem ehronologischen Schema, das wir bis jetzt entworfen haben, angewiesen erhalten kann. Und vor allen zuerst Amara oder Amarasimha.

Wir sind dem General Cunningham 101 für einen sehr geistreichen Versuch, das Zeitalter dieses berühmten Lexikographen zu bestimmen, verpflichtet. Er zeigt, dass der buddhistische Tempel zu Buddha-Gayâ derselbe ist, welcher von Hiuen-thsang in Augenschein genommen wurde, und welcher zur Zeit des Fahian noch nicht existierte. Er muss deshalb nach Cunningham's Ansicht zwischen 414 und 642 erbaut sein. Eine von Wilmot gefundene und von Wilkins 1785 Asiatie Researches, vol. I. p. 254) übersetzte Insehrift sehreibt den Bau des Tempels zu Buddha-Gayâ dem Amaradeva, einem der Neun Edelsteine am Hofe des Vikramâditva, zu. Dies ist sieher höchst merkwürdig. Aber das Datum der Insehrift ist Samvat 1015 1919 n. Chr. . und leider haben wir nicht das Original, um die Genauigkeit der Übersetzung zu prüfen. Immerhin würde Amarasimha's Zeitalter, als eines der Neun Edelsteine am Hofe des Vikramäditva, in der Mitte des seehsten Jahrhunderts, sehr wohl zu diesem Amaradeva stimmen, einem der Neun Edelsteine des Vikramâditya, und dem Erbauer eines Tempels zu Buddha-Gavâ.

Wir müssen hinzufügen, dass Stanislas Julien eine ehinesische Übersetzung des Amarakosa eitiert, genannt Fân-wärkwo-yu, oder Kü-shö-lun-yin-yuen-sh', von Gunarata, einem Eingebornen von Uggayini, welcher unter dem Kaiser Wou-ti aus der Teheou-Dynastie [561—566] lebte, obgleich er nicht weiß, ob sie noch vorhanden ist 102.

### Vetâlamentha.

Ein anderer Name unter den Neun Edelseinen ist Vetâlabhatta, der Verfasser des Nitipradipa, herausgegeben in Häberlin's Anthologie p. 528. Dr. Bhao Daji hat ihn mit Vetâlamentha identifiziert und behauptet, dass er in der Rågataramginî als ein Zeitgenosse des Vikramâditya erwähnt wird, aber ohne Angabe von Vers und Kapitel 103.

Bhartrmentha wird eitiert von Kshemendra im Suvrttatilaka (11. Jahrh.), und lobend erwähnt von Râgasekhara (14. Jahrh.

<sup>101</sup> Kern, Brhatsamhitâ, pref. p. 19.

Journal Asiatique, 1847, Août, p. 87.
 J. R. A. S., Bombay 1862, p. 218.

in seinem Bâlarâmâyana (ed. Cale., p. 9), wo Vâlmîki , Bhartrmentha, Bhavabhûti und Râgasekhara selbst gleich hoch gestellt werden.

Mankha (1150 n. Chr.) beriehtet uns, dass sein Stil dem von Subhandhu, Bâna und Bhâravi glieh, da er voller Wortspiele war (Bühler, J. R. A. S., Bombay 1877, p. 42).

Dr. Bhao Daji (l. e., p. 218) ist geneigt. Bhartrmentha für Bhartrbhatta zu nehmen, und dies wiederum für Bhartrhari; doeh fehlt dafür jeder Beweis. Im Gegenteil wird Bhartrmentha von Kshemendra neben Bhartrhari eitiert (siehe Peterson, Report 1883, p. 7).

Es giebt einen Diehter mit Namen Bhartrmentha, den Verfasser eines Gediehts (Bühler, Det. Rep., p. 42), des Hayagrîvavadha, welcher von Mâtrgupta (Râgat. III, 260) königlich belohnt wurde; einen Vetâlamentha 104 aber kann ich nicht fiuden.

Ieh übergehe die anderen » Nenn Edelsteine «, da ieh über Dhanvantari 105, Kshapanaka 106, Sañku 107, Ghatakarpara und Vararnki doeh nur die mehr oder weniger vagen Vermutungen der anderen Gelehrten wiederholen könnte. Doeh füge ieh noch einige Fälle hinzu, wo Hiuen-thsang's Reiseberieht nützliehe Winke in Bezug auf das Zeitalter gewisser berühmter Namen in der Sanskrit-Litteratur zu enthalten seheint.

## Bâna und Mayûra.

Wir sahen, dass Bâna, der Verfasser des Harshakarita, einige Zeit am Hofe des Sîlâditya, des Königs von Kânyakubga, des Patrons von Hinen-thsang, zubrachte. Er war ein Vâtsyâyana, der Sohn des Kitrabhânu 108. Wir können deshalb das Zeitalter des Bâna und seiner litterarischen Arbeiten (z. B. der

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Weber meint, Vetâlabhatta könne der Verfasser des Vetâlapañkavimsati sein, Z. D. M. G. XXII, S. 723. Siehe Peterson's Report, 1883, p. 9.

<sup>105</sup> Von Dandin im Dasakumarakarita als berühmter Arzt eitiert.

<sup>106</sup> Köunte dies Bhart/hari sein?

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Dies kann nicht Sanku, der Sohn des Mayûra sein, welcher von Sârngadhara 'Cat. Bodl. 124, 125) eitiert wird, ebenso wenig Sankuka Bühler, J. R. A. S., Bombay 1877, p. 42. Vgl. Peterson's Report 1883, p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Hall, Våsavad., pref. Bhao Daji, J. R. A. S., Bombay 1860, Peterson, Kådambarî, Introd. p. 44.

Kâdambari 109 nnd möglieherweise der Ratnâvali 110 | welche wie der Nâgânanda dem Harsha zugesehrieben wird), in die erste Hälfte des siebenten Jahrhunderts setzen. Nun sagt nns Bâna selbst in seinem Harshakarita, dass er Bhadra | Peterson liest Rudra |, Nârâyana 111 |, Îsâna und Mayûraka zu seinen Freunden zählte. In der That werden Bâna und Mayûra gewöhnlich zusammen erwähut, und wir hören, dass der letztere der Sehwiegervater des ersteren war. Râgasekhara 112, wie er in der Sârūgadharapaddhati eitiert wird, redet von Bâna und Mayûra, als ob sie am Hofe des Sriharsha lebten, des Schutzherrn des Hinenthsang 113.

Die Gesehichte 114, welche von Bâna und Mayûra erzählt wird, ist, dass Mayûra ein Pandit war, der zu Uggayinî lebte, geehrt von dem älteren Bhoga. Sein Schwiegersohn war Bâna, welcher ebenfalls sehr gelehrt war, und sie fingen bald an mit einander zu streiten. Der König sehiekte sie deshalb nach

<sup>109</sup> Er hinterließ die K\u00e4dambar\u00e4 unvollendet, aber sein Sohn Bh\u00fashauab\u00e4ua beeudigte sic sp\u00e4ter.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Bühler, Ind. Ant. II, 127; Ind. Stnd. XIV, 407. »Alle Kasmîra-Hdss. des Kâvyaprakâsa lesen Bâna, nicht Dhâvaka. Im Sâradâ-Alphabet können beide Wörter leicht verwechselt werden.« Hall. Vâsavad. pref. 17.

und das Zeitalter dieses Dichters wird von Grill in seiner Ausgabe jenes Dramas in das 6. Jahrhundert versetzt. Aber nach Ragendralal Mitra J. R. A. S., Bombay 1864, p. 326 war Bhatta Nàrayana, der Verfasser des Venîsamhâra, einer der Brahmanen, welche an den Hof des Âdisûra kamen, 1072 n. Chr.

<sup>132</sup> Hall. 1. c., p. 20. Rågasekhara schrieb diesen Prabandhakosa 1347. Ind. Ant. 1872, 113 Note. J. R.A.S., Bombay, X. 31. Dr. Lenmann behauptet, das Datum dieses Kosa sei 1340, giebt aber keine Gründe dafür an. Bühler giebt Samy, 1405 = 1347 S.

<sup>113</sup> Der andere Harsha, der Sohn des Hîra, und manchmal der Neffe des Mammata genannt, soll außer dem Naishadhîya folgende Werke verfasst haben: Sthairyavikārana, Vigayaprasasti, Khandanakhandakhādya, Gaudorvīsakulaprasasti, Arnavavarnana, Khandaprasasti, Sīvasaktisiddhi und Navasāhasāūkakarita; siehe Hall, Vas. pref. 18, Bibliography, p. 160; P. N. Pūrnaiya, Ind. Ant. 1874, p. 29; Cat. Bodl, p. 1246, Bühler, J. R. A. S., Bombay 1875, p. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Siehe über das Kandikâsatakam des Bânabhatta Bühler, Ind. Ant., April 1873. Die Geschichte wird von dem Gaina-Kommentator des Bhaktâmarastotra erzählt.

Kasmîra, welches zu jener Zeit wegen seiner Wissenschaft berühmt war, und befahl ihnen, es entscheiden zu lassen, wer von beiden die größte Gelehrsamkeit besitze. Die Entscheidung scheint um ein weniges zu Gunsten Bâna's ausgefallen zu sein. Als sie nach Bhoga's Hauptstadt zurückgekehrt waren, belauschte Mayûra, der Schwiegervater, einst einen Streit zwischen Bâna und seinem Weibe, und nannte seine Tochter Kandi, eine Zänkerin. Darauf verfluchte ihn die Tochter, und er wurde aussätzig. Um von seinem Aussatz befreit zu werden, schrieb Mayûra das Mayûrasataka 115 zum Preise der Sonne, und wurde nach seiner Heilung ein großer Günstling Bhoga's. Der eifersüchtige Bâna ließ sich selbst Hände und Füße abschneiden. und pries dann Kandikâ 116, indem er sie bat, seine Glieder wieder herzustellen. Auch dies wurde erfüllt. Darauf führten die Gainas, begierig zu zeigen, dass ihre heiligen Männer ein ebenso großes Wunder thun konnten, den Mânatunga Sûri vor, welcher sich mit zweiundvierzig Ketten fesseln ließ, und sich von denselben befreite, indem er das Bhaktâmarastotra, bestehend aus zweiundvierzig Versen, dichtete.

Wenn also Bâna, Mayûra und möglicherweise Mânatunga <sup>117</sup> früh im 7. Jahrhundert am Hofe des Harsha vardhana lebten, müssen die Werke und die Schriftsteller, welche Bâna citiert, in eine noch frühere Periode verwiesen werden. Solche sind:

Der Verfasser der Vâsavadattâ (Subandhu , welcher mit Bâna von Kavirâga, dem Dichter des Râghavapândavîya,

 $<sup>^{115}</sup>$  Das Mayûrasataka, im Sârdûlavikrî<br/>dîta-Metrum, ist von Yag-  $\tilde{n}es$ var Sâstrî heransgegeben.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Das Kandikâstotra, im Sârdâlavikrîdita-Metrum, besteht ans 102 Versen; siehe Bühler, Ind. Ant. I. p. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> Aneh Mâtañga genaunt, z. B. in dem Verse des Râgasekhara. "Aho prabhâvo vâgdevyâ yan Mâtañgadivâkarah Srîharshasyâbhavat sabhyah samo Bânamayûrayoh." Vgl. Hall, Vâsav. pref. p. 21. Dies beweist sieher, dass alle drei Giinstlinge des Harsha waren was anch immer Mahesa Kandra Nyâyaratna in seiner Ansgabe des Kâvyaprakâsa, Vigñâpana, p. 19 dagegen sagen mag; denn der Sinn ist, dass die Macht der Sarasvatî so groß ist, dass selbst ein Gaina ein Günstling des Königs Harsha werden konnte, wie Bâna und Mayûra, d. h. als ob er ihresgleichen wäre. Über andere Werke, die dem Bâna zugeschrieben werden, siehe Peterson, l. c., p. 96.

eitiert wird wegen seiner Vortrefflichkeit in Vakroktis Wortspielen 118.

Bhattara Harikandra 119.

Sâtavâhana oder Sâlivâhana, der Verfasser einer Anthologie Gâthâkosa  $^{120}.\,$ 

Kâlidâsa, dessen Zeitalter als Dichter des Setukâvya <sup>121</sup> durch das des Königs Pravarasena von Kasmîra, und als Dichter des Meghadûta durch das des Dignâga bestimmt wird.

Bhâsa 122, ein dramatischer Dichter.

118 Peterson, l. c., p. 71. zweifelt, ob die hier von Bâna erwähnte Vâsavadattâ Vasnbandhu's Werk gl. N. sein soll. Es ist jedoch merkwürdig, dass Kavirâga Râghavap, I,41, p.29. Calc. ed. 1854 Subandhu vor Bâna nennt. Dasselbe thut Râgasekhara Vâsavad, ed. Hall, pref. p. 21, und Bhoga in Sarasvatîkanthâbharana. Kavirâga's Patron war Râgâ Kâmadeva ans der Kadamba-Familie, zu Gayantîpnra, im südlichen Mahrattenlande siehe Fleet, Ind. Ant. X., p. 249. Er bezieht sich anf Muñga, den Oukel des Bhoga von Dhârâ. Hall d. c., p. 19) versetzt Gayantîpura unter die Khasiya-Hiigel im östlichen Bengalen, Weber, Ind. Str. I. 371 in den Osten, nach dem Scholiasten.

119 Bhattâra ist ein unter den Gainas üblicher Ehrentitel. Peterson macht auf einen merkwürdigen Zusammenhang aufmerksam, nämlich dass Mahesvara in seinem Visvaprakâsa seinen Stammbaum auf Harikandra zurückführt, welcher Arzt am Hofe des Sāhasāūka war. Dieser Sāhasāūka muss von Sasāūka s. oben S. 252, n. 25 unterschieden werden, welcher Harsha's Bruder erschlug; sonst könute er als Zeitgenosse des Sasāūka, und darum auch des Harsha, genommen werden. Sāhasāūka wird als Dichter oder Dichterpatron in Rāgasekhara's Sārūgadharapaddhati genannt. Siehe Peterson, l. c., p. 73. Die Svetāmbara-Gainas haben ein Gedicht Dharmasarmābhyndaya von Bhattāraka Harikandra.

120 Siehe Bühler, Ind. Ant. 1873, p. 106. Hemakandra giebt Hâla als Synonym zu Sâtavâhana. Gañgâdharabhatta in seinem Kommentar

zn Hâla's Saptasataka identifiziert Hâla mit Sâlivâhana.

<sup>121</sup> Siehe einige Einwände dagegen von Peterson, l. c., p. 77. Ich ziehe noch immer vor, in v. 15 eine Beziehung auf K\(\text{alid\(\text{as}\)}\) als den Verfasser des Subhandhu zu sehen, welche nach einer Anspielung auf seinen Vorg\(\text{aing}\) in der dramatischen Poesie Bh\(\text{as}\), in v. 15 fortgef\(\text{ührt}\) wird. Aber hier bleiben Schwierigkeiten \(\text{ibrig}\).

122 Kâlidâsa nennt in der bekannten Stelle in der Einleitung zum Mâlavikâgnimitram Bhâsa und Saumilla als seine Vorgünger in der dramatischen Kunst. Der Name des Dhâvaka, als des wirklichen Verfassers von Harsha's Nâgânanda, soll nur auf einer falschen Lesart beruhen, jedoch neigt Cowell pref. to Nâgânanda, p. VIII dazu,

Der Verfasser der Brhatkathâ, Gunâdhya 123.

Wie Bâna und Dandin, eitiert Subaudhu Gunâdhya, den Verfasser der Brhatkatha in Bhûtabhâsha, und seheint bekannt zu sein mit den Upanishads, dem Bhârata, Râmâyana, Harivamsa, den Purânas 124, der Khandovikiti, Nakshatravidyâ, Nyâyasthiti, mit Uddyotakara, Bauddhasamgati 125, Alamkâra (Dharmakîrti), Mallanâga's Vâtsyâyana's Kâmasûtra 126 u. s. w.

#### Dandin.

Dandin wiederum, der Verfasser des Dasakumârakarita und des Kâvyâdarsa, mag älter als Bâna sein, aber er kann nicht gut vor Kâlidâsa gesetzt werden. Auch hat Colebrooke dies nie gethan. Er sagt: »Dandin, dieser ausgezeichnete Dichter, berühmt vor allen anderen indischen Sängern wegen der Anmut seiner Sprache, und darum von Kâlidâsa selbst wenn man der Überlieferung tranen darf) den Vätern der indischen Poesie, Vâlmîki und Vyâsa, am nächsten gestellt 127.« Doch es ist wohlbekannt, dass Dandin Kâlidâsa's Prâkrit-Gedicht, den Setubandha (I, 34) eitiert, und das äußerste Zugeständnis, das man an die Tradition machen könnte, wäre demnach, dass Dandin ein Zeitgenosse des Kâlidâsa war, der den Setubandha Dasamukhavadha) für Pravarasena, König von Kasmîra, geschrieben hat.

### Bhavabhûti.

Nachdem wir das Zeitalter einiger Könige von Kasmira bestimmt haben, welche mit Vikramâditya und seinen Nach-

seine Autorschaft anzuerkennen. [Vgl. Pischel in den Gött. Gel. Anz. 1883, S. 1235 ff. C. C.]

<sup>123</sup> Siehe unten S. 310.

<sup>124</sup> Es fiudet sich eine namentliche Beziehung wenigstens auf eins der Purâna's in Bâna's Kâdambarî, ed. Calc. p. 83, nämlich das Vâvupurâna; siehe Bhartzhari, ed. Telang, p. VIII.

<sup>125</sup> Ist dies das Buddhasamgîtisûtra Kat. Nr. 401, welches zwisehen 265 und 316 von Dharmaraksha übersetzt wurde? Es giebt auch ein Mahâyânabodhisattvavidyâsamgîtisâstra Kat. Nr. 1298, welches dem Dharmayasas der Kommentator zur Vâsavadattâ nennt Dharmakîrti zugesehrieben und von Fâ-hu Dharmaraksha u. a. übersetzt wurde.

<sup>126</sup> Hall, pref. p. 11; Cat. Bodl. p. 215.

<sup>127</sup> Colebrooke, Life and Essays, III, p. 154.

folgern in Berührung gebracht worden sind, können wir nunmehr das Zeitalter des Bhavabhûti und einiger späterer Schriftsteller stimmen, welche in der Geschichte jenes Landes erwähnt werden.

Wir sahen, dass Vikramâditya von Kasmîra 592 n. Chr. auf den Thron kam, und dass sein Nachfolger Bâlâditya der Zeitgenosse des Hiuen-thsang gewesen sein kann. Mit ihm ging die Gonardîya- (oder Gonandîya-) Dynastie zu Ende, und eine neue begann mit Durlabhavardhana, dem Gatten der Anangalekhâ. Nach ihm folgt Durlabhaka Pratâpâditya, und dann Kandrâpîda, dessen Mörder und Nachfolger sein Bruder Târâpîda (Vagrâditya) war.

Hier müssen wir ein gleichzeitiges Ereignis bemerken, nämlich eine von chincsischen Historikern crwähnte Gesandtschaft, welche in den Jahren 713 und 720 an den König Kentolopili (d. i. Kandrâpîda) abgeschickt sein soll. Nach der Ermordung des Târâpîda folgte sein Bruder Muktâpîda, bekannt als Lalitâditya, auf dem Thron von Kasmîra und erlangte die Oberherrschaft von Indien. Auch hier empfangen wir eine sichere Bestätigung aus der chinesischen Geschichte; denn der Mutopi, an welchen während der Regierung des chinesischen Kaisers Hiuen-tsung 713—755 eine Gesandtschaft unter Foe-li-to abgeschickt wurde, war vermntlich Muktâpîda, d. i. Lalitâditya. Sein Minister war Saktivarman 125.

Es würde uns zu weit führen, wollten wir die genaucn Daten dieser Könige von Vikramâditya bis Lalitâditya prüfen. Ich habe selbst mein Bedenken, ob die Anzahl der Jahre, welche einigen dieser Könige zugeschrieben werden, sich auf ihre Regierungs-, und nicht anf ihre Lebensjahre beziehen. Regierungen von 42, 35 (oder 13), 36 und 50 Jahren hintereinander, wie in dem Falle von Vikramâditya, Bâlâditya, Durlabhavardhana und Pratâpâditya, sind sehr ungewöhnlich. Für unseren jetzigen Zweck dürfen wir uns jedoch mit dem terminus a quo, nämlich Vikramâditya 592—634 und dem terminus ad

 $<sup>^{128}</sup>$  Siehe Ind. Ant. 1873, p. 106. Während seiner Regierung kamen Vagrabodhi, ein gelehrter Åkårya aus Målava, und sein Schüler Amoghavagra in China an und führten Tantra-Doktrinen ein J. R. A. S., Bombay 1882, p. 93.

quem, nämlich Lalitâditya, dessen Regierung nach den Berichten 700 anfing, begnügen, indem wir die Bestimmung der Zwischenregierungen zukünftigen archäologischen Untersuchungen überlassen 129.

Einer der frühesten Siege des Lalitâditya war der über Yasovarman, den König von Kânyakubga, und dieser Yasovarman war nach Angabe der Râgataramginî der Schutzherr des Bhavabhûti, Vâkpati <sup>130</sup> und der Râgyasrî.

Hier stehen wir also wieder auf litterarischem Boden. Bhavabhûti war ein Landsmann der Vidarbhas, der heutigen Berars, aber er kann gar wohl an dem Hofe des Yasovarman in Kânyakubga gelebt haben. Vâkpati ist als der Verfasser eines Prâkrtgedichtes bekannt (welches von Bühler aufgefunden wurde und sich jetzt unter der Presse befindet), des Gaudavaha, welches den Sieg Yasovarman's über einen Gaudakönig feiert, und in diesem Gedichte spricht er lobend von Bhavabhûti. Wenn wir also Bhavabhûti in die erste Hälfte des achten Jahrhunderts versetzen, ist er in angemessener Entfernung von Kâlidâsa, und wir können dabei zugleich begreifen, warum Bâna, welcher unter Harshavardhana lebte, 610—650, Bhavabhûti's Namen in der Dichterliste zu Anfang seines Harshakarita ausgelassen hat 131.

Nach der ruhmreichen Herrschaft des Lalitâditya haben wir Kuvalâyâpîda, der nur ein Jahr regiert, 736—737, dann Vagrâditya (auch Vappîyaka und Lalitâditya genanut) 737—744,

<sup>129</sup> Siehe Bühler, Brief von Kasehmir, Sept. 16, 1875, und dessen Report on Kaśmir, J. R. A. S., Bombay 1877, p. 42, wo eine Verbesserung von 25 Jahren empfohlen wird.

<sup>130</sup> König Yasovarman von Kânyakubga, und Vâkpatirâga, der Verfasser des Gaudavaha, werden im Prabhâva Karitra XI erwähnt, als um Samvat 800, d. i. 744 n. Chr. lebend. Dies liegt nieht weit ab von dem Zeitalter, das wir seinem Zeitgenossen Lalitâditya zugewiesen haben, besonders wenn wir in der Chronologie der Râgataramginî die von Cunningham und Bühler vorgesehlagene Verbesserung annehmen wollen, nach welcher Lalitâditya in das Jahr 725 n. Chr. versetzt wird. Vâkpati wird der Sohn des Srî Harshadeva genannt; siehe Peterson's Report 1883, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Alles dies ist sehr gesehickt von R. G. Bhandarkar erörtert worden in der Vorrede zu seiner Ansgabe des Malatîmâdhava, 1876.

Prthivyâpîda 744—748, Samgrâmâpîda 748—755. Darauf folgt Gayâpîda 755—786, und dessen Regierung giebt uns wieder einige litterarische Thatsachen an die Hand, wenn dieselben auch für unseren gegenwärtigen Zweek zu späten Datums sind. Wir erfahren, dass der König selbst unter Kshîra Sanskrit studierte, von dem man angenommen hat, dass er mit dem Kommentator des Amarakosa identisch sei <sup>132</sup>. Er setzte das Mahâbhâshya <sup>133</sup> (des Patañgali?) wieder ein, und es lebten an seinem Hofe folgende Männer der Wissenschaft: Thakriya, Bhatta, Dâmodaragnpta <sup>131</sup>, Manoratha, Saūkhadatta, Kâtaka, Samdhimat und Vâmana.

## Gainas, Siddhasena, Manatniiga.

Ieh hatte gehofft, dass das Studium der Gaina-Litteratur, seitdem es von Dr. Jaeobi n. a. ernstlieh aufgenommen ist, einige nützliche Resultate zur Unterstützung unserer Chronologie der Renaissanee-Periode der Sanskrit-Litteratur abwerfen würde. Es hat ohne Zweifel ein beträchtliches Lieht auf den religiösen Zustand Indiens geworfen für jene Zeit, als Sâkyamuni seine Reform ins Werk setzte, neben anderen Reformatoren wie Vardhamâna Mahâvîra Gĥâtaputra 135, der Gründer des Gainismus, Purâna Kâsyapa, Maskarin Gosâliputra, Samgayin Vairattîputra, Agita Kesakambala, Kakuda Kâtyâyana 136 n. a. Das Datum von Vardhamâna's Nirvâna, 526 v. Chr., zeigt, dass derselbe ein Zeitgenosse des Sâkyamuni gewesen ist oder gewesen sein soll, und wenn seine Ära in derselben Weise

<sup>132</sup> Rågat. IV, 455 ff. Kshîra, der Kommentator des Amara, citiert Kâlidâsa ef. Shankar Pandit, Raghuv. pref. p. 77. Aufrecht jedoch Z. D. M. G. 1874' setzt den Kommentator Kshîra zwischen das 11. und 12. Jahrhundert, hauptsächlich weil er das dem Bhoga oder Bhogaråga zugeschriebene Sabdânusâsana citiert. Bühler erwähnt einen Kshîra als den Verfasser einer Avyayavrtti und Dhâtutaramginî, und er nennt ihn » Gayâpîda's Lehrer «.

<sup>133</sup> Helarâga, der Verfasser eines Kommentars zu Bhartrhari's Vâkyapadîya, stammte von Lakshmana, dem Minister des Muktâpîda, d. i. Lalitâditva, ab. Siehe Ind. Ant. 1874, p. 255.

<sup>134</sup> Das Hanûman-nâtaka wird einem Dâmodara-misra zugeschrieben.

<sup>135</sup> Kalpasûtra, ed. Jacobi, Introd. p. 6.

<sup>136</sup> Burnouf, Introd. p. 162; Ind. Ant. Nov. 1879.

verbesserungsfähig ist wie die eeylonesische Ära Buddha's. 543 v. Chr., würden wir als das richtige Datum des Gründers des Gainismus 460 v. Chr. haben, neben dem korrigierten Datum Buddha's, 477 v.Chr. <sup>137</sup>

Indem wir jedoeh die frühe Periode bei Seite lassen, fragen wir, zu weleher Zeit der heilige Kanon der Gainas festgestellt und niedergeschrieben wurde, und hier gehen die Antworten auseinander, allerdings innerhalb enger Grenzen. Devarddhigani <sup>138</sup> Kshamâsramana, dem die Niedersehrift des heiligen Kanons von der Überlieferung zugewiesen wird, lebte 980 nach Vardhamâna's Nirvâna, d. i. 454 n. Chr. Joder, wenn korrigiert. 520 n. Chr.). Er that das für den Gainismus, was Buddhagosha ungefähr 30 Jahre früher für den Buddhismus gethan hatte <sup>139</sup>.

Gerade zu derselben Zeit, 980 nach V. N., soll Bhadrabâhu's Kalpasûtra in neun vâkanâs oder Lektionen eingeteilt und in der Halle des Dhruvasena, Königs von Ânandapura, vorgelesen sein, um diesen nach dem Tode seines Sohnes Senamgaga 140 zu trösten.

Noch eine Angabe ist hier zu berücksichtigen, welche zuerst von Bhao Daji (Kâlidâsa, p. 25) gemacht und seitdem von anderen wiederholt worden ist, nämlich dass »die Berichte der Gainas den Siddhasena Sûri, einen gelehrten Gaina-Priester, als den geistlichen Ratgeber der Vikramâditya erwähnen « 141. Jacobi (Kalpasûtra, pref. p. 14) fügte hinzu: »Siddhasena ist

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Siehe Jacobi, l. e., p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Anch Devavâkaka genannt, Schiiler des Dûshagani, ef. Ind. Ant. XI, p. 247.

<sup>139</sup> Jaeobi, l. c., p. 16.

<sup>140</sup> Andere Daten für dieses Ereignis sind 973 und 1080 A. V. Siehe Jacobi, l. e., p. 24. Das letzte Datum 1080 würde uns. wenn korrigiert, 620 n. Chr. geben, und so Dhruvasena von Anandapura mit Dhruvabhata von Valabhî zusammenbringen, voransgesetzt, dass Bühler's Konjektur in Bezug auf die Ära der Valabhî-Stiftung Ind. Ant. 1878, p. 80 richtig ist.

<sup>141</sup> Siehe Hall, Bibliography, p. 166. Im J. R. A. S., Bombay, X. p. 130, eitiert Dr. Bhao Daji den Prabandha Kintâmani und andere Werke zur Unterstützung der Angabe, dass Siddhasena Divâkara und Kâlidâsa Zeitgenossen des Vikrama waren.

ein Gaina-Sehriftsteller, weleher die Samvat-Ära für den König Vikramâditya eingeriehtet haben soll <sup>142</sup>.«

Nun wird Sena (Srî-shena) von Brahmagupta und Albiruni 143 als der Verfasser des Romakasiddhânta, eines der fünf von Varahamihira benutzten Siddhantas, genannt. Srtasena oder Srutisena wird als einer der Astronomen des Vikramarka im Gyotirvidâbharana eitiert. Es entsteht daher die Frage, ob alle diese Namen einem und demselben Sena angehören, der von den Gainas Siddhasena (der gesegnete Sena) und von den Brahmanen Srîshena genannt wurde, und ob die Bercehnung der Vikrama-Ära, 600 vor 511 n.Chr., das Datum der Schlacht bei Korur, wirklich das Werk dieses Gaina-Astronomen ist. Eine gewisse Bestätigung dafür finden wir in den Pattavalis, von denen Dr. Klatt neuerdings im Ind. Ant. XI, p. 245, Auszüge gegeben hat. Hier lesen wir in der Kharataragakkha Pattâvali, dass zur Zeit des Simhagiri Pâdaliptâkârya, Vrddhavâdisûri und sein Sehüler Siddhasena-divâkara lebten, weleher den Dikshâ-Namen Kumudakandra empfing, und dass der letztere den Vikramâditva bekehrte. Dieselbe Gesehichte 144 wird in der Pattavali des Tapâgakkha wiederholt, wo wir lesen, dass Ârvamangu, Vrddhavâdin, Pâdalipta und Siddhasenadivâkara zu derselben Zeit lebten, und dass der letztere, der Verfasser des Kalyanamandirastava, den Vikramâditva bekelirte. Das dem Siddhasena zugewiesene Zeitalter ist 470 nach Vardhamâna's Nirvâna, was genau der Anfang der Vikrama-Ära 56 v. Chr. sein würde, aber nieht zu historischen Zwecken benutzt werden kann.

Dieselben Pattâvalîs bestätigen auch die Berichte des Mânatunga, welche wir oben geprüft haben. Wir finden in der Kharataragakkha Pattâvalî, unter Nr. 23, Mânatunga, den Verfasser des Bhaktâmara- und Bhayaharastotra, und in der Tapâgakkha Pattâvalî, unter Nr. 20, Mânatunga mâlavesvarakanlukyavayarasimhadevâmâtyah), welcher vermittelst seines Bhaktâmarastavana den König bekehrte, der zu Vârânasî durch die Zaubereien des Bâna und Mayûra bethört worden war, und vermittelst seines Bhayaharastavana den Nâgarâga überzengte. Er

<sup>142</sup> Siddhasena wird von Varâhamihira, Brhagg. 7, 7 eitiert.

<sup>143</sup> Kern. Brhats. pref. p. 47.

<sup>144</sup> Siehe auch Satrumgaya Mâhâtmya XIV, 104.

292 Exkurs F.

verfasste auch ein stavana, welches "Bhattibhara" anfing. Das angesetzte Datum, etwas vor 980, d. h. vor Devarddhigani (454 oder 520 n. Chr.) ist wiederum mehr systematisch als historisch. Man sollte nicht vergessen, dass alle diese aus Gaina-Autoritäten entnommenen Angaben entweder sehr jung oder von sehr zweifelhaftem Datum sind. Bei alledem ist Hoffnung vorhanden, dass die Gaina-Litteratur, unter gewissen Besehränkungen, ebenfalls zur Aufhellung der indischen Chronologie etwas beitragen kann.

## I-tsing.

Ich hege in der That eine starke Hoffnung, dass ein fortgesetztes Studium der Gaina- und buddhistischen Bücher noch manche andere Thatsache hervorbringen wird, um auf den gleichlaufenden Strom der brahmanischen Litteratur Licht zu werfen, welcher von selbst keine Merkstellen darbietet und scheinbar von nirgendher nach nirgendhin fließt. Wir werden bald einen Katalog des ganzen buddhistischen Tripitaka in seiner chinesischen Übersetzung 145 besitzen, der uns das Datum eines jeden Hindu- wie chinesischen Übersetzers geben und uns, wenn wir den chinesischen Chronisten trauen dürfen, in den Stand setzen wird, jedenfalls die späteste Grenze für die Sanskrit-Originale festzustellen. Recht viel verdanken wir schon den Berichten, die in den Reisen chinesischer Pilger in Indien enthalten sind, namentlich des Fa-hian, 400-415 n. Chr., des Hwui Seng und Sung Yun, 518 n. Chr., und des Hinen-thsang, 629-645, da sie uns helfen, eine Periode litterariseher und religiöser Thätigkeit in Indien zu bestimmen, die sieh ungefähr von 400 bis 700 n. Chr. erstreckt, gerade die Periode der Renaissance der Sanskrit-Litteratur, wie wir sie jetzt wohl nennen dürfen. Ich füge hier noch einen kurzen Abriss einer ganz unerwarteten Nachricht über den litterarisehen Zustand von Indien im siebenten Jahrhundert hinzu, welche ich neulich in den Werken des ehinesischen Pilgers I-tsing entdeckte.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Er ist nun herausgegeben worden unter dem Titel »A Catalogue of the Chinese Translation of the Buddhist Tripitaka by Bnnyiu Nanjio», Oxford 1883.

### Die Kâsikâ.

Es giebt einen berühmten Kommentar zu Pânini's Grammatik, genannt die Kâsikâ vetti 146. Boehtlingk setzte dieselbe in der Einleitung zu seiner Ausgabe des Panini (p. LIV) in das S. Jahrhundert, unter der Voranssetzung, dass Vâmana, der Verfasser der Kâsikâ, als derselbe Vâmana erwiesen werden könnte, welcher in der Chronik von Kasmira (IV, 496) erwähnt wird. Es ist jedoch zu bemerken, dass Bochtlingk selbst diese Konjektur aufgegeben hat. Eine andere Vermutung wurde zuerst von Wilson As. Res. XV, p. 55 ansgesprochen, dass nämlieh der Vâmana, welcher hier am Hofe des Gayapida erwähut wird, der Verfasser eines Sûtrawerks über Poetik und eines Kommentars dazu war. Dr. Cappeller sagt in der Einleitung zu seiner Ausgabe der Kâvyâlamkâravrtti (Jena 1875) 117 folgendes: Vâmana, der Verfasser sowohl des Textes als des Kommentars zu diesem Werke, eitiert Sûdraka, den Diehter des Mrkkliakatika, ferner die seehs Hanptwerke des Kâlidâsa, Amaru, Bhavabhûti, Mâgha, den Hariprabodha, die Nâmamâlâ, Kâmandakanîti, Visâkhila und Kavirâga. Wenn nun dieser Kavirâga der Verfasser des Râghavapândavîva sein soll, dessen Zeit nach dem 10. Jahrhundert angenommen wird, so wäre dies hinreichend, Vâmana mindestens nach 1000 n. Chr. auzusetzen während Gavapida, sein vermeintlieher Patron, sehon 776 oder 778 starb).

Alles kommt hier anf das Zeitalter des Kavirâga und dessen Antorschaft auf das Râghavapândavîyam an. Herr Pâthak behauptet im Ind. Ant. 1883, p. 21, dass der Ârya Srntakirti der Verfasser desselben war (Saka 1045), und zwar behauptet er dies anf die Antorität des Pañkavastuka und einer Pattâvalî, in welcher jener als »traividyak srntakîryâkhyo vaiyâkaranabhâskarah« gepriesen wird. Herr Rice im J. R. A.S., 1883, p. 298,

<sup>146</sup> Kâsikâ, a Commentary on Pânini's Grammatical Aphorisms, by Pandit Vâmana and Gayâditya. Edited by Pandit Bâlasâstrî, Professor of Hindu Law in the Sanskrit College, Benares. Benares 1816, 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> [Dieselbe ist neuerdings zum zweitenmale herausgegeben worden von Anundoram Borooah: Vâmana Kavyâlamkâra Sûtravrtti, Vâgbha'a Alamkâra, and Sarasvatî Kanthâbharanam, Calcutta and London 1883. C. C.]

setzt seine Zeit in 1170 n. Chr. [Nach Pischel, Gött. Gel. Anz. 1883, p. 1223, soll Kavirâga im 11., spätestens zu Anfang des 12. Jahrhunderts gelebt haben. C. C.]

Nachdem er so Vâmana, den Verfasser der Kâvyâlam-kâravrtti in das 12. Jahrhundert verwiesen hat, geht Cappeller daran, diesen Vâmana mit Vâmana, dem Verfasser der Kâsikâ vrtti, zu identifizieren. Doch sind seine Argnmente kaum überzengend 148.

In ähnlicher Weise, d. h. ohne einen hinreichenden Beweis dafür zu erbringen, verwies Goldstücker den Grammatiker Vâmana in dieselbe neue Periode wie die Siddhântakanmudî, Nâgesa, Purushottama und andere Grammatiker (Goldstücker, Pânini, p. 89), also in eine Periode, die jedenfalls jünger ist als das 13. Jahrhundert.

Ehe wir weiter gehen, wird es nötig sein, zu entscheiden, erstlich, ob Vâmana der einzige Verfasser der Kâsikâ gewesen ist. Colebroke (Sanskr.-Gr. p. 9) sprach von ihr als dem Werk des Gayâditya oder Vâmana Gayâditya. Bâlasâstrin, der Herausgeber der Kâsikâ, dachte ebenfalls zuerst, dass Vâmana und Gayâditya, welche als die Verfasser genannt werden, eine und dieselbe Person waren (Pandit, Juni 1878, p. 20, l. 9). Er fand jedoch später, dass Bhattogidîkshita, der Verfasser der Siddhântakanmudî, deutlich zwischen den Meinungen des Gayâditya und Vâmana unterscheidet (Sîtra V, 1, 12; ed. Tarkavâkaspati I, 727), und er hätte dasselbe aus Aufrecht's vortrefflicher Ausgabe der Unâdi Sîtras (pref. p. XV, Sîtra I, 52) ersehen können. Bâlasâstrin hat später das erste, zweite, fünfte und sechste Buch dem Gayâditya, das übrige dem Vâmana zugeschrieben, während in einer alten Hs. der Kâsikâ (Journ. of the Bombay Branch

<sup>148</sup> Vâmana, der Rhetoriker, wird von Kshemendra (11. Jahrh.) eitiert, und von seinem Lehrer Abhinavagupta; siehe Schönberg, Kshemendra's Kavikanthâbharana, p. 15 n. Bühler versetzt Vâmana ins 10. Jahrhundert. [Ich selbst habe die Hypothese von der Identität der beiden Vâmanas bereits in meiner Übersetzung von Vâmana's Stilregeln, Straßburg 1880, Vorr. S. VII aufgegeben, und zwar aus inneren Gründen, welche jetzt in der von Th. Zachariae (Gött. Gel. Auz. 1884, Nr. 8) sehr wahrseheinlich gemachten Identität des Rhetorikers V. mit einem Grammatiker gleichen Namens, dem Verfasser des Visrântavidyâdharavyâkarana, zum teil ihre Erklärung finden. C. C.]

of the R. A. S. 1877, p. 72) die ersten vier Adhyâyas dem Gayâditya, die letzten vier dem Vâmana zngewiesen werden. Siehe auch Kielhorn, Kâtyâyana und Patañgali, p. 12 n.) Die Wahrscheinlichkeit ist also entschieden dafür, dass Vâmana und Gayâditya zwei verschiedene Personen waren, die zusammen die Kâsikâ verfassten 149.

In der Vorrede zum sechsten Baude meiner Ausgabe des Rigveda (p. XXIX) versnehte ich zu zeigen, dass die Angabe des Bhattogidikshita im Sabdakanstubha, und die des Verfassers der Manoramâ, wonaeh Vâmana, dessen Ruhm durch Vopadeva verdunkelt worden, aber durch Mådhava wieder in Aufnahme gekommen war, in gewissem Grade durch den Kommentar zum Rigveda bestätigt wurde, indem Vopadeva uirgends von Mâdhava eitiert wird, während sich Vamana wenigstens einmal im Kommentar zum Rigveda, und hänfiger in Savana's Dhâtuvrtti erwähnt findet. Bâlasâstrin sehloss mit Reeht, dass Vâmana älter sein müsse als Mâdhava, 1350 n. Chr., und älter als Vopadeva, der im 12. Jahrhundert lebte. Ieh fügte hinzu, dass Sâyana sowohl Haradatta, den Verfasser der Padamangari, einer Erklärung der Kâsikâ 150, als aneh Nyâsakara, d. i. Ginendra, den Verfasser des Nyâsa oder der Kâsikâvrttipangikâ, eitiert. Dies letzte Buch wird ebenfalls von dem Verfasser eines Kommentars citiert, welcher Kâvyakâmadhenu heißt und vermutlieh von Vopadeva herrührt, so dass die Zwisehenzeit zwisehen den Verfassern der Kâsikâ und denjenigen Autoren, welche aus Kommentaren zu den Werken derselben eitieren konnten, dementspreehend ausgedehnt werden muss.

Dies war der Zustand der Ungewissheit, in welchem das Zeitalter der Kâsikâ gelassen werden musste. » Sie muss älter sein als das 12. Jahrhundert (Burnell, Aindra School of Sanskrit Grammarians, p. 92); » sie ist kein modernes Werk« (Bühler, l. c., p. 73). Das waren die letzten Äußerungen von zwei kompetenten Richtern.

Ein anderes Argument zu Gunsten des verhältnismäßig frühen Zeitalters von Vâmana und Gayâditya darf nicht übergangen werden. Dies wurde von Bâlasâstrin vorgebracht.

<sup>149</sup> Peterson, Report 1883, p. 28-30.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Vgl. Kielhorn, Mahâbhâshya, vol. II, p. III, pref. p. 11.

296 Exkurs F.

welcher zeigte, dass beide offenbar Gainas waren, oder, was bei ihm dasselbe ist. Banddhas. Wie der Amarakosa, beginnt die Kâsikâ ohne jede Anrufung oder Erklärung des Charakters des Buches, ein Gebrauch, der von den orthodoxen Schriftstellern immer beobachtet wird. Zweitens ändern die Verfasser der Kâsikâ wirklich den Text Pânini's, was kein rechtgläubiger Brahmane zu thun wagen würde. In Sûtra IV, 2, 43 fügen sie sahâya ein und schreiben: grâmaganabandhusahâyebhyas tal. anstatt Pânini's: grâmaganabandhubhyas tal. Drittens eitieren sie Beispiele, die sieh auf die buddhistische Litteratur beziehen. was wiederum kein orthodoxer Schriftsteller thun würde. Als Beispiel für den Gebrauch der Wnrzel ni als Atmanepadam in der Bedeutung » geehrt werden « (Pân. I. 3, 36) geben sie » Kârva führt an. d. h. ist geehrt in der Lokâyata-Schule«. Kârya (Kârvâka) soll aber ein Name Buddha's sein und bedeutet hier einen ketzerischen Lehrer, welcher in der Lokâvata-Schule 151 geehrt ist. Ein orthodoxer Schriftsteller würde seine Autoritäten aus den orthodoxen, nie aber aus den nihilistischen Schulen genommen haben. Und Bâlasâstrin fügt hinzu, dass es noch andere ausgezeichnete Grammatiker zu jener Zeit gab, welche Gainas waren — z. B. den Verfasser des Nyâsa, Ginendrabuddhi 152, dass ihre Werke aber später durch die orthodoxer Grammatiker, wie Bhattoqidikshita, Haridikshita, Nagesabhatta u. s. w. verdunkelt wurden

Nachdem wir so zwei Punkte festgestellt haben — nämlich dass Våmana und Gayåditya zusammen die Kåsikå verfasst haben, und dass sie Gainas oder Banddhas waren — kehren wir zu der Frage nach ihrem mutmaßliehen Zeitalter zurück. Da ich in Beal's Catalogue of the Buddhist Tripitaka (p. 91) auf ein Werk stieß, welches Nan-hae-ki-kwei-ehouen, d. h. »Berichte über Besuche und Rückfahrten nach den südlichen Meeren «betitelt war, fragte ich meinen Freund und Schüler Herrn Kasawara nach dem Inhalt des Werks. Er belehrte mich, dass es von I-tsing geschrieben war, einem der bekanntesten ehinesischen

<sup>152</sup> »Nicht später als das 12. Jahrhundert, weil von Vopadeva citiert«, Bübler, Ind. Ant. 1878, p. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Über Lokâyata als eine andere Benennung der Kârvâka-Sehule siehe Cowell, Sarvadarsanasamgraha, p. 2.

Pilger, welcher Kwang-ehan, d. i. China, im elften Monat des Jahres 671 n. Chr. verließ, nach einer langen Seereise im zweiten Monat 673 zu Tâmralipti in Indien ankam, nud im fünften Monat desselben Jahres von da nach Nâlanda anfbrach. Nach Verlauf einiger Jahre kehrte er nach Tâmralipti zurück und segelte nach Si-ri-fa-sai, in den Südseeländern.

Es scheint, dass er sein Buch »Berichte über buddhistische Gebränche, wie sie einem anvertrant wurden, der von den Südseeländern nach China zurückkehrt« in Si-ri-fa-sai schrieb: denn er vergleicht gewölmlich die Gebränche von Indien mit denen der Südseeländer. Sein Werk besteht aus zwei Bänden. welche vier Bücher und vierzig Kapitel enthalten. Obgleich er nicht angiebt, wie lange er in Indien war, ersehen wir doch darans, dass er auf die unrechtmäßige Königin Tsak-tin-mohan, deren Zeitalter 690 ist, anspielt, dass er zwanzig Jahre von China abwesend gewesen sein und achtzehn Jahre in Indien zugebracht haben muss. Wir dürfen in der That aus Bemerkungen in seinem Werke schließen, dass er um 635 geboren war, 671 China verließ, 673 in Tâmralipti ankam und 690, zur Zeit der Usurpation der Königin Tsak-tin-mo-hau, noch abwesend war. Jene Usurpation dauerte bis 705, wo die Tang-Dynastie wieder hergestellt wurde. Es wird an anderer Stelle berichtet, dass I-tsing 713 starb, 79 Jahre alt, und dass er 695 nach China zurückgekehrt war.

Im 34. Kapitel seines Werks handelt I-tsing von der Gelehrsamkeit im Westen, und namentlich von der grammatischen Wissenschaft, der Sabdavidyå, einer der fünf vidyås oder Wissenschaften. Er giebt den Namen Vyåkarana, Grammatik, und redet in der Folge von fünf Werken, die in Indien gewöhnlich Grammatik genannt werden.

I. Das erste heißt der elementare Siddhânta und beginnt mit siddhir astu. Er wurde ursprünglich von Mahesvara gelehrt und wird von den Kindern gelernt, wenn sie sechs Jahre alt sind. Sie lernen ihn in sechs Monaten <sup>153</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Kielhorn Ind. Ant. 1883, p. 326 erklärt dies Werk richtig für eine Art von Lipi- oder Mâtrkâviveka, wie das des Kshemendrasarman. Er hebt hervor, dass Kâtyâyana's Vârttikas mit siddham anfangen und endigen.

Höchstwahrscheinlich bezieht sieh dies auf die Siva-Sûtras, welche durch die Gunst Mahesvara's geschenkt sind. Aber nach der gegebenen Beschreibung muss dieser Siddhânta weit mehr als die vierzehn Siva-Sûtras enthalten haben. »Es giebt 49 Buchstaben«, schreibt I-tsing. »deren Verbindungen in 18 Abschnitte eingeteilt werden, und aus welchen zusammen mehr als 10,000 verbundene Buchstaben gebildet werden. Diese sind in 300 Sloken eingereiht, jeder von 32 Silben«.

II. Das zweite grammatische Werk heißt Sûtra, die Grundlage aller grammatischen Wissenschaft. Es ist das Werk Pânini's und enthält 1000 Slokas. Dieser wurde von Mahesvara inspiriert und soll mit drei Augen begabt gewesen sein. Die Kinder fangen es an zu lernen, wenn sie acht Jahre alt sind, und lernen es in acht Monaten.

III. Dhâtu. Besteht aus 1000 Slokas und handelt von den grammatischen Wurzeln. Ohne Zweifel ein Dhâtupâtha.

IV. Drei sogenannte Khilas: 1) Ashtadhâtu, bestehend aus 1000 Slokas (über Deklination und Conjugation); 2) Mañta, bestehend aus 1000 Slokas; 3) Unâdi, desgleiehen.

Die zehnjährigen Knaben lernen diese Teile der Grammatik und absolvieren sie in drei Jahren.

Die Erklärung von Khila als »unbebautes Stück Land« ist ohne Zweifel ganz richtig. Wir würden dafür Appendix oder Exkurs sagen, aber es ist schwer erklärlich, was I-tsing unter dem zweiten Khila verstand. Herr Beal machte mieh auf eine Note von Stanislaus Julien in seinem Index zum Hiuen-thsang aufmerkmerksam, wo (vol. III, p. 514) Men-tse-kia augenscheinlich für dasselbe Wort gemeint sei und durch Mandaka erklärt werde. Hiuen-thsang erwähne Men-tse-kia als eine von zwei Wortklassen, indem die andere Klasse durch die Unadis gebildet werde. Er sagt uns, dass Professor Spiegel diese Erklärung gebilligt hat; aber ich kann keine Stelle finden, wo dieser von mandaka gehandelt und dies Wort als einen teehnischen Ansdruck auf irgend eine entsprechende samghâ der Sanskrit-Grammatik zurückgeführt hat. Ich fand später, dass ich im Jahre 1871 meinen gelehrten Freund Stanislaus Julien über denselben Gegenstand befragt und um Auskunft gebeten hatte, ob Mentse-kia möglicherweise für Nirukta oder Nighantu stehen könne. Er schrieb unterm 1. Dezember 1871: »Je regrette de vous dire

que je ne suis pas en mesure de repondre parfaitement aux différentes questions de votre lettre. Dans ma Méthode de transcription p. 221) le second mot de Men-tse-kia représente da dans pandaka et dha dans virûdhaka, mais il y a loin de là à Nirnkta.

Was I-tsing wirklich sagt, lautet nach Herrn Kasawara's Übersetzung: "Mañka handelt von der Wortbildung mittels Znsammensetzung einer Wurzel und eines Suffixes oder mehrerer Suffixe). Einer von den vielen Namen für Baum im Sanskrit ist z. B. vrksha d. h. das Wort vrksha besteht aus vrksh und al. So wird ein Name für einen Gegenstand dadurch gebildet, dass man die Teile zusammensetzt, nach den Regeln des Buches, welches aus mehr als zwanzig Sätzen oder Slokafüßen) besteht. Unâdi ist beinahe dasselbe, mit einigen Abweichungen, so dass z. B., was in dem einen ausführlich ist, in dem anderen nur kurz behandelt wird, und umgekehrt."

Herr Kasawara belehrte mich, dass Manka für manda, möglicherweise auch für mandaka gemeint sein könne; aber ich sehe nicht, dass uns selbst dies viel helfen würde. Mand bedeutet schmücken, manda bedentet Rahm, Brühe; aber alles dies würde uns, selbst bei Annahme der Bedeutung des Mischens, keinen technischen Namen für die Wortbildung durch Wurzel und Suffix an die Hand geben. Auf keinen Fall habe ich jemals mand oder eine von seinen Ableitungen in jenem technischen Sinne angetroffen. Zn einer Zeit dachte ich daran, manda könnte für Mandûka gemeint sein, weil die Mândukevas durch ihre grammatischen Werke berühmt waren siehe M. M., History of Ancient Sanskrit Literature, p. 146), und eins von diesen könnte vielleicht von I-tsing benutzt worden sein, als er das Krdanta-Kapitel studierte. Jedoch halte ich dies nicht für wahrscheinlich, selbst wenn es, wie man mir sagt, die chinesische Übersetznng gestatten sollte.

Wir gehen jetzt auf einmal zu Nr. V über, genannt Vrtti Sûtra <sup>154</sup>, einem Kommentar zu dem vorhergehenden Sútra. Es heißt darüber: »Er ist der beste unter den vielen Kommentaren.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Vrtti Sûtra soll der Name sein, der von Bhartrhari auf Pânini's Sûtras angewandt wird, siehe Mahâbhâshya, ed. Kielhorn, vol. II, P. III, p. 21.

Er enthält 15,000 Slokas, welche die Worte der Sûtras anführen und verwickelte Dinge sehr klar auseinandersetzen. Er erläutert die Gesetze des Weltalls und die Gebote des Himmels und der Menschen. Die Knaben von funfzehn Jahren beginnen diesen Kommentar zu studieren und verstehen ihn vollständig in fünf Jahren. Dieser Kommentar ist das Werk des gelehrten Gayâditya, der mit großen Fähigkeiten begabt war. Sein wissenschaftliches Talent war so vortrefflich, dass er litterarische Dinge von einmaligem Hören verstand und sie sich nicht zweimal sagen zu lassen brauchte. Er verehrte die drei Ehrwürdigen und verrichtete alle religiösen Pflichten. Seit seinem Tode sind ungefähr dreißig Jahre verflossen.«

Nehmen wir das niedrigste Datum für I-tsing's Werk, nämlich 690 n. Chr. (weil er die Usurpation erwähnt, welche in jeuem Jahre stattfand), so würde er, wie er sagt, vier Jahre in Si-ri-fa-sai, und dreizehn in Indien gewesen sein, als er das vierunddreißigste Kapitel seines Werkes schrieb; und es ist kein Grund vorhanden, weshalb er nicht, wenn es ihm darum zu thun war, genau das Todesjahr des Verfassers einer der berühmtesten Grammatiken jener Zeit hätte herausbringen können, einer Grammatik überdies, die er allen wirklichen Studierenden, welche von China nach Indien kommen, zum Auswendiglernen empfiehlt. Im Ganzen stimmt seine Beschreibung jener Grammatik gut zur Kâsikâ Vrtti, und es ist beinahe unmöglich anzunehmen, dass er durch Zufall oder Betrng auf den wirklichen Namen eines der Verfasser jener Grammatik gekommen ist. Wenn nicht das ganze Werk von I-tsiug als eine untergeschobene Kompilation nachgewiesen werden kann, sind wir zu der Annahme berechtigt, dass er einen Kommentar zu Pânini's Sútras von Gayâditya kannte, und dass er dessen Tod nicht später als 660 n. Chr. ausetzte.

I-tsing fährt sodann fort: »Nachdem die Studierenden diesen Kommentar erlernt haben, lernen sie den schriftlichen Ausdruck in Prosa und Vers, und widmen sich der logischen Wissenschaft (Hetuvidyå) sowohl als dem Kosa (Sabdakosa oder Abhidharmakosa?). Nach Erlernung des Li-men-lun (Nyåyadvåratårakasåstra, dem Gina oder Dharmapåla zugeschrieben, ziehen sie richtig Schlüsse (Anumåna), und nach dem Studium des Pan-shang-kwan (Gåtakamålå) werden ihre Talente

vortrefflieh. Indem sie darauf von ihren Lehrern belehrt werden und andere belehren, verbringen sie zwei oder drei Jahre, gewöhnlich in dem Kloster Nalanda in Central-Indien, oder in Valabhî in West-Indien. Diese zwei Platze sind wie King-ma. Shih-ksin, Lung-man und Ksüé-li Sitze der Gelehrsamkeit in China). Dort kommen hervorragende und ausgezeichnete Männer in Sehwärmen zusammen und streiten über die Möglichkeit und Unmöglichkeit ihrer Meinungen, und sind sie nach ihrer Tüchtigkeit von den Weisen anerkannt und durch ihre Vortrefflichkeit weit und breit berühmt geworden, und haben sie sich der Schärfe ihrer eigenen Fähigkeiten versichert, so gehen sie von da nach dem kaiserlichen Hofe, um vor demselben die scharfen Worte ihres Verstandes) niederzulegen. Dort legen sie ihre Pläne dar, um ihr politisches Talent zu zeigen, indem sie wünschen, gute Anstellungen zu erhalten. Wenn sie in der Erörterung begriffen sind, so zeigen sie ihre wunderbare Geschieklichkeit. Wenn sie in der Widerlegung begriffen sind, werden die Zungen aller ihrer Widersacher gefesselt, und sie gestehen ihre Schande ein. Dann macht der Hall ihres Ruhmes die fünf Gebirge erzittern, und ihr Ruf ergießt sieh gleichsam über die vier Grenzen. Sie erhalten dann Schenkungen an Land, und genießen einen hohen Rang, und ihre Namen, in weiß gesehrieben, werden laut gepricsen au dem hohen Thore. Hierauf können sie jeder Beschäftigung nachgehen, welche ihnen recht ist.«

# Patangali's Mahabhashya.

I-tsing kehrt nun zum Vrtti Sûtra, d. i. der Kâsikâ Vrtti zurück, und sagt: »Es giebt einen Kommentar dazu, welcher Kûrni betitet ist und 24,000 Slokas enthält. Er ist das Werk des berühmten Patañgali, und erklärt genan jenen Kommentar Vrtti, indem er seinen Sinn dentlich auseinandersetzt und in seine kleinsten Einzelheiten eingeht. Vorgerückte Schüler erlernen ihn in drei Jahren, und die Arbeit ist dem Erlernen des Khun-tshu und des Yih-king in China ähnlich.«

Da Kûrni ein Name für Kommentar ist, und Patañgali gewöhnlich Kûrnikrt, der Verfasser der Kûrni, genannt wird (wie denn Bhartrhari selbst den Verfasser des Mahâbhâshya Kûrnikâra nennt), so kann nur ein geringer, wenn überhaupt ein Zweifel daran bleiben, dass I-tsing hier von Patañgali's Mahâbhâshya redet. Es folgt jedoch daraus nicht, dass er dasselbe für jüuger hielt als die Kâsikâ, obwohl dies nicht unmöglich ist.

#### Bhartrhari.

I-tsing fährt dann fort: »Nächstdem ist der Bhartchari-Diskurs, ein Kommentar zu der vorangehenden Kûrni, das Werk des großen Gelehrten Bhartchari. Es enthält 25,000 Slokas, welche von den Prinzipien der menschlichen Dinge und der grammatischen Wissenschaft handeln, und erzählt daneben den Ursprung der Blüte und des Verfalls vieler Familien. Bhartrhari war genan mit (den Principien der Lehre der »Reinen Wissenschaft « vidyamatra) bekannt, und wohlbewandert in der Logik wörtlich in dem Grunde, hetu, und dem Beispiel, udâharana). Dieser Gelehrte war sehr berühmt in den füuf Bezirken von Indien, und seine Tugenden waren überall bekannt. Er glanbte innig an die »Drei Edelsteine« und dachte über die »Zweifache Leere « nach. Nachdem er die vortreffliche Religion (anzunchmen) gewünscht hatte, gehörte er zum Priesterstande, aber von weltlichen Wünsehen überwunden, kehrte er wieder zur Laienschaft zurück. So wurde er siebenmal ein Priester, und kehrte siebenmal zur Laienschaft zurück. Wenn man nieht gehörig an die Wahrheit von Ursache und Wirkung glaubt, kann man nicht wie er handeln. Er sehrieb mit Selbstvorwürfen die folgenden Verse:

»» Durch Leidenschaft kehrte ich zur Laienschaft zurück. Frei von Wünschen trage ich wieder die priesterlichen Kleider.

Warum spielen diese zwei Dinge mit mir wie mit einem Kinde? ««

Er war ein Zeitgenosse von Dharmapâla.«

Dieser Dharmapâla war höchstwahrscheinlich der Lehrer des Silabhadra, welcher ein alter Mann war, als er Hiuen-thsang 633 zu Nâlanda empfing. Dharmapâla's Name wird in Verbindung mit einem grammatikalischen Werke, dem Sabdavidyâsamyuktasâstra (samgrahasâstra) genannt, und seine Zeit würde darum gut zu Bhartrhari's Zeit stimmen, angenommen, dass er, wie I-tsing sagt, 650 n. Chr. starb.

I-tsing erzählt ferner einige andere Geschichten von Bhartzhari, welche es nicht unwahrscheinlich machen, dass der Bhartzhari, von dem er redet, der Verfasser der drei Satakas über Kâma (Liebe , Niti (Lebensführung) und Vairâgya Leidensehaftslosigkeit ist. »Einst«, sagt er, »war Bhartrhari ein Priester und lebte in einem Kloster. Bezwungen von weltlichen Wünschen, war er geneigt, zur Laienschaft zurückzukehren. Aber er blieb fest und bat einen Studenten, ihm einen Wagen außerhalb des Kloster bereit zu halten. Jemand fragte ihn nach der Ursache. »» Es ist ««, sagte er, »» der Ort, wo man verdienstliehe Handlungen ansübt, und ist zum Anfenthalte derjenigen bestimmt, welche die sittlichen Vorsehriften halten. Nun haben sehon die Leidenschaften in mir die Oberhand, und ieh bin unfähig, das vortreffliehe Gesetz zu befolgen. Ein solcher wie ieh sollte sieh nicht in eine Versammlung eindrängen, wo die Priester von allen Himmelsgegenden zusammenkommen.«« Dann wurde er wieder ein frommer Laie (upåsaka und fuhr, indem er weiße Kleidung trug, fort, die wahre Religion im Kloster zu preisen.

Es ist vierzig Jahre her, dass er gestorben ist.

Es giebt außerdem den Vâkya-Diskurs (Vâkyapadiya, welcher 700 Slokas enthält, nud 7000 Worte) zu seiner Erklärung. Er ist auch Bhartrhari's Werk, eine Abhandlung über Beobachtung und Schluss gemäß den Schriften.«

Da das zweite Werk der Våkyapadíya ist, können wir in dem ersteren nur einen Kommentar von Bhartrhari zum Mahâbhâshya sehen, d.i. die Mahâbhâshyavyâkhyâ <sup>155</sup>. Wir könnten an die Kârikâs denken, welche Târânâtha erwähnt Vorrede zur Siddhântakanmudî, vol. II, p. 2. als zwisehen Bhartrhari's Kommentar zum Mahâbhâshya und seinem Vâkyapadíya anch Vâkyapradîpa genannt; aber diese würden vermutlich unter einem anderen Namen beschrieben worden sein <sup>156</sup>. Professor

155 Das Werk findet sich im Dekhan, Bruchstücke in Berlin. Die Berliner Handschrift geht nicht über das 7. Ähnika des ersten Påda hinaus: es ist am Anfang unvollständig und in der Mitte defekt, und im Ganzen sehr ungenau. Der vollständige Kommentar heißt Tripådî, woraus hervorgeht, dass er sich nie über drei Pådas ausdehnte.

ibé Kielhorn bemerkt Ind. Ant. 1883, p. 326), dass Harikârikâ nur ein anderer Name für einen Vers aus dem Vâkyapadîya ist. In Tarkavâkaspatî's Vorrede zur Kâsikâ jedoch werden die beiden Werke deutlich unterschieden: Kârikâm nirmâya vâkyapadîyam nibabandhe.

Kielhorn berichtet (Ind. Ant. 1883, p. 227), dass der Vâkyapadiya lange nicht mehr in Indien studiert wird, und dass Handschriften davon selten und gewöhnlich inkorrekt sind. Das Werk wird in drei Kândas geteilt und darum Trikândî genannt. Das erste Kapitel, Brâhmakânda oder Âgamasamukkaya genannt. enthält gewöhnlich 183 Slokas, das zweite oder Vâkyakânda 457 Slokas, das dritte oder Padakânda 14 uddesas, mit 1315 Slokas. Dies würde eine Summe von 1985 Slokas ergeben. anstatt der 700 Slokas, welche von I-tsing angeführt werden. Um diese Abweichung zu erklären, nimmt Kielhorn an, dass I-tsing zwischen Vâkyapadîya und Prakîrnaka unterschied, indem der letztere Ausdruck als eine Benennung des Padakânda üblich war, und der erstere als ein allgemeiner Name für den Brahma- und Vâkvakânda. Die beiden ersteren Kândas enthalten 670 Slokas, was nicht zu weit von I-tsing's 700 Slokas abliegen würde. Wir würden dann I-tsing's Pina für das Prakîrnaka zu halten haben, und wenn dieses Werk gegenwärtig nur 1315 Slokas anstatt 3000 enthält, würde dies nach Kielhorn zeigen, wieviel von Bhartrhari's Werk verloren und, wie Punyarâga sagt, schon zu seiner Zeit nicht mehr vollständig vorhanden war. Es ist möglich, dass alles dies sich so verhält; aber ich trage für den Augenblick Bedenken, mich Kielhorn's Ansicht anzuschließen, da ich auf eine vollständigere und zuverlässigere Übersetzung der Stellen rechne, welche ich aus I-tsing's Werk angeführt habe. Ehe wir eine solche besitzen, könnten unsere Vermutungen unnütz sein.

Aber in jedem Falle haben wir hier den berühmten Bhartzhari, der so oft als der ältere Bruder des Königs Vikramâditya im ersten Jahrhundert v. Chr. beschrieben wird, als ein Buddhist, ein Mann, welcher herumgeworfen wurde zwischen kâma und dharma, zwischen der Welt und dem Kloster, ein Dichter, ein Grammatiker, ein Philosoph, der Zeitgenosse von Dharmapâla, ein Mann, der, wie es scheinen könnte, einigen jener ausgezeichneten Leute bekanut war, die 1-tsing auf seinen Reisen durch Indien besuchte, und von welchem berichtet wurde, dass er vor nicht mehr als vierzig Jahren gestorben sei, also um 650, d. h. kurz nach Hinen-thsang's Rückkehr nach China. Dass ein buddhistischer Hanch in Bhartzhari's Satakas wehte, ist längst bemerkt worden; aber selbst diejenigen, welche nicht

an den angustäischen Hof des Vikramâditya und an seinen Bruder Bhartzhari im ersten Jahrhundert v. Chr. glaubten, wagten kanm mehr, als diesen zögernd in das erste oder zweite, anstatt in das siebente Jahrhundert n. Chr. zu versetzen.

Aber es giebt noch eine andere Schwierigkeit, welche wir ins Auge fassen müssen.

Nachdem 1-tsing nus alles dies von Bhartzhari erzählt hat, fährt er fort: »Nächstdem ist die Pina oder Pida oder Vina. Sie enthält 3000 Verse von Bhartzhari uud 14,000 (Worte?) zu ihrer Erklärung von Dharmapâla, einem Verfasser von Abhandlungen. Sie ermisst die tiefen Geheimuisse von Himmel und Erde, nud handelt von der Philosophie des Menschen. Wer bis zu dem Studium dieses Werkes gekommen ist nachdem er stufenweise die vorangehenden Werke erlerut hat , soll die grammatische Wissenschaft sehr gut verstehen, und kanu mit jemaud vergliehen werden, der die nenn Kings und alle Klassiker in China) studiert hat. Alle oben genannten Werke werden sowohl von Priestern als von Laien studiert, sonst können sie nicht wohlunterrichtet genannt werden.«

Der Text, auf dem diese Übersetzung beruht, ist sehr unvollkommen, und Herr Kasawara möchte die Wiedergabe desselben nur als einen Versuch angesehen wissen, indem er hofft, sofort nach seiner Rückkehr nach Japan eine bessere zu veröffentlichen. Ich fragte ihn, als eine reine Vermutung, ob es möglich wäre, dass Pida Bhatti darstellen könne, und er meinte, es wäre eben möglich, weiter aber anch nichts. Es ist klar, dass das Buch ein grammatisches Werk gewesen sein muss, und dass das Bhattikâvya oder Râvanavadha) ein grammatisches Werk genannt werden kann. Es ist ebenso wohlbekannt, dass die Antorschaft dieses Gedichts häufig dem Bhartrhari zugeschrieben wird 157. Von den verschiedenen Kommentatoren nennt Kandarpakakravartin den Verfasser Bhartrhari, das Buch Bhatti; Vidyâvinoda nennt den Verfasser Bhartrhari, den Sohn des Sridharasvâmin: Bharata Mallika nennt ihn Bhartzhari. Die älteste Handschrift nennt den Dichter Bhattibrahmana, den Sohn des Sridharasvâmin von Valabhi: der älteste Kommentator,

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Bhatti wird neben Bhartrhari genannt in Kshemendra's Suvrttatilaka, siehe Peterson's Report 1883, p. 9.

Max Müller, Indien.

Gayamaūgala, nennt ihn Bhatti, Harihara desgleichen. während Pundarîkâksha in seiner Kalâkadîpikâ von ihm einfach als Bhatti redet <sup>158</sup>. Bhao Daji und Bhandarkar belehren uns, dass einige glaubten, Bhatti wäre der Sohn des Bhartrhari gewesen und hätte unter Sridharasena von Valabhî gelebt.

Nach alledem können wir wohl begreifen, wie I-tsing beriehtet werden konnte, das Bueh Bhatti sei das Werk Bhartrhari's, immer vorausgesetzt, dass Bhatti im Chinesischen durch Pida wiedergegeben werden kann. Über die Zeit des Bhattikâvya wissen wir sehr wenig, außer der Thatsache, dass der Verfasser desselben unter Sridharasvâmin von Valabhi lebte. Lassen 159 identifizierte diesen König mit Sridharasena von Valabhi, dem Sohne des Guhasena, 530—515; aber anch dies ist bloße Vermutung, und brancht an und für sich nicht I-tsing's Angabe zu entkräften.

In brahmanischen Quellen und in den Werken Bhartrhari's selbst, soweit sie bis jetzt bekannt sind, findet sieh niehts, was es unmöglieh machen würde, seinen Tod in das Jahr 650 n. Chr. zu versetzen. Nach Kielhorn eitiert er namentlieh die Âpisalas, Pânini (Text Vrttisûtra genannt), Kâtyâyana (Vârttikakâra und Vâkyakâra, unterschieden von Slokavârttikakâra), Patañgali (Bhâshyakâra und Kûrnikâra), Kuni, den Kommentator zur Ashtâdhyâyî, die Taittiriyas, Vâgasaneyins, die Âsvalâyanaund Âpastamba (srauta) sûtras, das Bahvrkasûtrabhâshya, das Nirukta, die Prâtisâkhyas, die Sikshâs, insbesondere die Pâninîyasikshâ, die Dharmasûtrakâras, die Mînâmsaka-, Sâmkhyannd Vaiseshikadarsanas, und die Naiyâyikas, das Vaidyaka: und Karaka. In gewissen Fällen helfen uns diese Citate, das früheste Datum der so von Bhartrhari angeführten Werke zu fixieren.

Dass der Text des Mahâbhâshya, wie es Bhartrhari bekannt war, sieh nieht sehr von dem Text unserer Handsehriften untersehied, hat Kielhorn in der Vorrede zum II. Bande seiner sehätzbaren Ausgabe jenes Werkes gezeigt.

Wir haben nun eine beträchtliche Anzahl von Namen durchgenommen, welche in der Sanskrit-Litteratur berühmt sind. Dieselben gehören meistens den Mahâkavis und Mahâkâvyas

<sup>158</sup> Siehe Proceedings of the Asiatic Society, Bengal. Ang. 1881.150 Ind. Altertumskunde III, 512.

an, und wir haben, denke ich, gesehen, dass keiner über das fünfte Jahrhundert n. Chr. zurück versetzt werden konnte. Kâlidâsa, früher als der Zeitgenosse des Augustus dargestellt, ist der Zeitgenosse des Justinian geworden, und gerade diejenigen Bücher, welche von den Sauskrit-Gelehrten als die Muster alter indischer Poesie und Weisheit am meisten bewundert wurden, haben ihren natürlichen und rechtmäßigen Platz in der Periode einer litterarischen Renaissanee gefunden, welche mit einer Periode ernenerter litterarischer Thätigkeit in Persien zusammenfällt, auf die sowohl dort wie später in Indien die großen muhammedanischen Eroberungen folgten.

Ieh habe mieh hanptsächlich auf das besehränkt, was man die Kunstpoesie von Indien zu nennen pflegte: auch konnte ieh nicht den Versuch machen, hier unsere ganze nachvedische Litteratur durchzugehen, teils aus Mangel au Raum, teils aus Mangel au Kenntnissen.

Es war in Anbetracht unseres unmittelbaren Zweekes kein Grund vorhanden, über das nennte Jahrhundert hinauszugehen: denn es ist nicht wahrscheinlich, dass irgend ein litterarisches Werk aus einer so späten Periode für die vier leeren Jahrhunderte von 100 v. Chr. bis 300 n. Chr. in Anspruch genommen werden könnte.

Mit dem achten Jahrhundert treten wir bereits in das Zeitalter der Kommentare und Glossen ein. Wir haben Samkara, den großen Kommentator der Vedânta-Sûtras, geboren 788 <sup>160</sup>, und seine Vorgänger waren Govinda und Gandapâda, denen ein Kommentar zur Sâmkhyakârikâ zugesehrieben wird. Wenn wir Burnell's Konjektur annehmen, gehörte Bhavasvâmin, der Kommentator der Bandhâyana-Sûtras, demselben Zeitalter an, obgleich ieh gestehen muss, dass seine Beweisführung mir nicht ganz zwingend erseheint <sup>161</sup>.

<sup>160</sup> Dies Datum ist unsicher, siehe S. 313, n. 176 n. 177.

<sup>161</sup> Burnell, Katalog 1870, p. 13 sagt, dass Mâdhaya den Kommentar Bhâskara Misra's zum schwarzen Yagurveda citiert, und dass die Pandits ihn 400 Jahre vor Sâyana setzen. Bhâskara wiederum citiert nicht nur das Mânayadharmasâstra und, was wichtiger ist, das letzte Buch daraus XII, 100, sondern auch Bhayasvâmin, den Kommentator zu den Baudhâyanakalpasûtras, der deshalb im achten Jahrhundert gelebt haben kann p. 26. Es ist wohlbekannt, dass

### Epische Gedichte.

Auch von den beiden großen epischen Gedichten, dem Mahâbhârata und dem Râmâvana, habe ich weiter nichts bemerkt, als dass sie unter der populären Litteratur des 6. und 7. Jahrhunderts erwähnt werden. Wir brauchen ein gut Teil mehr wissenschaftlicher Arbeit 162 und ein gut Teil weniger wissenschaftlicher Theorien über das Mahâbhârata und das Râmâyana, ehe uns ein klares Licht über die Quellen, die Entstehung und die Schlussredaktion dieser indischen epischen Cyklen aufgehen wird. Aber welche Epoche auch immer diesen Gedichten, wie wir sie jetzt haben, oder ihrer ersten Sammlung, oder ihrem allmählichen Wachstum zugewiesen wird, unsere Ansichten über die litterarische Lücke zwischen 100 vor und 300 n. Chr. werden dadurch kaum irgend eine Änderung erfahren. Wenn die epische Poesie natürlich, nicht wie bei Kâlidâsa künstlich ist, kann sie in einem Volke fortleben, auch wenn jede andere litterarische Thätigkeit aufgehört hat. Sie bildet so zu sagen das litterarische Brod und Wasser, ohne welches ein Volk nicht lange bestehen kann. Was wir wissen wollen, ist, welcher Periode das Werk Vyasa's, des Diaskeuasten, zugeschrieben werden kann, wie viele solche Vyasas damit beschäftigt waren, den ungeheuren Massen der im Umlauf befindlichen epischen Dichtung eine Art von Form zu geben, und zuletzt, wieviel ihrem individuellen Genie zugeschrieben werden muss,

Sâyana auch einen Kommentar zu Baudhâyana schrieb Cat. Southern Division, Bombay, fase. I, p. S., und dass er in seiner Yagñatantrasudhânidhi, welche ebensowohl das Àdhvaryava wie das Hautra und Audgâtra der Hauptopfer giebt, besonders Baudhâyana folgt. Er nennt sich dort den Sohn des Mâyanârya und den Bruder sahodara des Mâdhavârya. Siehe auch Bühler, Saered Books of the East, vol. XIV, p. XLII.

<sup>162</sup> Adolf Holtzmann, Agni nach den Vorstellungen des Mahâbhârata, 1878 ebenso Indra, die Apsaras, der heilige Agastya nach dem Mahâbhârata in Z. D. M. G. Bd. XXXII, XXXIII und XXXIV]; Arjuna, ein Beitrag zur Rekonstruktion des Mahâbhârata, 1879. Über das Mahâbhârata, 1881. Über das alte indische Epos, 1881. Weber, Über das Râmâyana, 1870. K. T. Telang, Was the Râmâyana copied from Homer? 1872. G. Bhandarkar, Considerations on the date of the Mahâbhârata, J. R. A. S., Bombay, X, p. 81–1872.

besonders in dem Falle des Vâlmiki, für das was wir jetzt an den beiden großen Volksepen Indiens bewundern <sup>163</sup>. Ich möchte ferner bemerken, dass nach meiner Ansicht bis jetzt noch keine Thatsachen oder Gründe dafür beigebracht sind, welche die Annahme griechischer Einflüsse auf die Entwickelung der epischen Poesie in Indien rechtfertigen würden, geschweige denn christlicher Einflüsse auf die Entstehung jener berühmten Episode des Mahâbhârata, welche nuter dem Namen der Bhagavadgitâ Upanishads bekannt ist.

# Volkstümliche Erzählnugen.

Und was für die epische Poesie gilt, gilt auch für die sogenannte Volkspoesie. Keine Nation ist je ohne volkstümliehe Erzählungen, und kein Land war vermutlich reicher daran als Indien. Es ist neuerdings Mode geworden, alle diese volkstümliehen Erzählungen in Indien auf eine buddhistische Quelle zurückzuführen, und es kann kein Zweifel an der Wahrheit von Benfey's großer Entdeckung sein, dass die Fabeln, welche wir im Hitopadesa, im Pankatantra und ähnlichen Werken gesammelt finden, und welche zu der Renaissance-Periode der Sanskrit-Litteratur gehören, buddhistische Sammlungen dieser Art voraussetzen. Aber dies ist etwas ganz anderes, als zu behanpten, dass die Buddhisten sie erfunden haben. Die Buddhisten benutzten sie, verbesserten sie, vermehrten sie, aber sie erfanden sie ebensowenig, wie die Brüder Grimm das »Rumpelstilzchen« erfanden. Es giebt eine buddhistische Sammlung sogenannter Gâtaka-Erzählungen, in Sanskrit, deren Datum mit Sicherheit in das 4. Jahrhundert n. Chr. gesetzt werden kann. Sie wird dem Âryasûra zugeschrieben, und ein anderes Werk desselben Verfassers ist nach ansdrücklicher Angabe im Jahre 434 n. Chr. übersetzt worden. Wir wissen anch, dass der Ruf dieser Erzählungen Persien zur Zeit des Khosrn Nushirvan 531-579 erreicht hatte, und dass er Barzôî nach Indien schickte, um sie an seinen Hof zu bringen und ins Pahlavi 164 zu übersetzen.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Vyâsa wird unter den zeitgenössischen und volkstümlichen Dichtern erwähnt von Bâna in seiner Einleitung zum Harshakarita: siehe Peterson, Kâdambarî, pref. p. 67--68.

<sup>164</sup> Siehe Selected Essays, vol. I, p. 527.

Aber das Original, nach welchem Barzôî übersetzte, ist noch nicht entdeckt worden, und die brahmanischen Fabelsammlungen, welche wir besitzen, Pankatantra, Hitopadesa etc. sind späteren Ursprungs.

Der Kathâsaritsâgara von Somadeva wiederum stammt erst aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts, indem er geschrieben wurde, um die Königin Sûryavatî, die Mutter des Königs Harsha von Kasmîra, über den Verlust ihres Sohnes zu trösten. welcher 1101 getötet wurde. Es mag jedoch erwähnt werden, dass auch Somadeva die in seinem »Ozean der Sagenströme « gesammelten Erzählungen nicht erfunden, ja die Erfindung derselben nicht einmal beansprucht hat, und dass ihre Existenz vermutlich bis auf das Zeitalter Pânini's zurückverfolgt werden kann.

Da dies für gewisse historische oder halb-historische Angaben, welche in Somadeva's Werk enthalten sind, von Wichtigkeit ist, so dürfte es zweekmäßig sein, hier zu erklären, weshalb ieh einige derselben für ganz so zuverlässig ansehe, wie z. B. Kalhana's Geschichte von Kasmîra, so weit sie sieh auf die früheren Zeiten bezieht.

Mein Eindruck ist, dass Somadeva, wenn er uns von Pânini, Vyâdi und Kâtyâyana erzählt, einfach das beriehtet, was er wusste, und dass ihm das, was er wusste, durch die Tradition zufloss, welche in Indien zäher ist, als sonst irgendwo. Wir wissen zudem, dank besonders den Nachforselungen von Burnell und Bühler, dass Somadeva sieh nicht aussehließlich auf die Tradition zu stützen branchte. Er sagt uns, dass sein Buch das Wesentlichste aus der Brhatkathâ enthält, die ursprünglich von Gnnâdhya im Paisâkî-Dialekt geseluieben war, und dass es sich von seinem Original nur durch die Sprache und durch größere Gedrängtheit des Ansdrucks unterscheidet <sup>165</sup>. Die Geschichte Gunâdhya's ist ohne Zweifel auch legendarisch, aber sie braucht darum nicht als eine reine Erfindung betrachtet zu werden, soweit Gunâdhya selbst dabei beteiligt ist. Dr. Fitz-Edward Hall <sup>166</sup> war der erste, welcher zeigte, dass es keine

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Siehe Bühler, Ind. Ant. 1872, p. 302. Prof. Bhandarkar berichtet, dass der Paisâkî-Text vorhanden ist, und dass er sich desselben bald zu versichern hofft. Siehe Peterson, Kâdambarî Introd., p. 82.

 $<sup>^{166}</sup>$  Vâsavad, pref. pp. 22—24 ; Bühler, l. e., p. 303.

bloße Legende war; denn Dandin in seinem Kâvyâdarsa [1, 38] erwähnt eine Brhatkathâ, welche in einem Bhûta Pisâka -Dialekt geschrieben sein soll; und Subandhu, der Verfasser der Vâsavadattâ, kennt eine Brhatkathâ, die in Lambakas eingeteilt war. Dandin, das wissen wir, war mindestens so alt wie Bâna, der Hofpoet des Harshavardhana im 7. Jahrhundert, während Vasubandhu älter gewesen sein mag als Bâna, wenn er von demselben in seinem Harshakarita 167 gelobt wird.

So darf es als eine Thatsache hingenommen werden, dass eine Brhatkathâ in einem Bhûta-Dialekt, und wie Somadeva's Werk in Lambas oder Lambakas eingeteilt, wenigstens vor dem 7. Jahrhundert unserer Zeitrechnung existierte.

Dies ist aber nicht alles. Bühler hat während seiner litterarischen Nachforschungen in Gniarat ein zuerst von Burnell erwähntes dem Kathâsaritsâgara des Somadeya sehr älmliches Werk entdeckt, nämlich die Brhatkathamangari des Kshemendra Vyåsadåsa 168. Dieser Kshemendra schrieb während des zweiten und dritten Viertels des 11. Jahrhunderts, und er scheint seinem eigenen Werke den dem Gnnâdhva zugeschriebenen Paisâkî-Text der Brhatkathâ zu Grunde gelegt zu haben. Er sagt 169 ; » Sarva sprach es zuerst ans; Kânabhûti hörte es von dem Gana Pushpadanta-Vararnki) und erzählte es dem Gunâdhya, welcher es seincrseits seinen Sehülern und dem Sâtavâhana überlieferte. Die Geschiehte, welche so eine Niederschrift in der Pisaka-Sprache erfnhr, machte den Lesern Schwierigkeiten, und wurde ans diesem Grunde in Sanskrit umgeschrieben.« Obgleich Somadeva vielleicht zwei oder drei Generationen später als Kshemendra 170 war, hat Bühler doch nachgewiesen, dass er nicht von jenem abgeschrieben haben kann, sondern dass beide dasselbe Paisâki- oder Prâkrit-Original benutzt haben müssen.

Wir kommen so zu dem sehr unerwarteten Resultat, dass die von Somadeva im 12. Jahrhundert erzählten Geschichten jedenfalls vor dem 7. Jahrhundert bekannt waren, oder selbst, wenn wir den historischen Charakter des Sâtavâhana und

<sup>167</sup> Siehe oben S. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> J. R. A. S., Bombay 1877, p. 46. <sup>169</sup> Bühler, Ind. Ant. 1872, p. 307.

<sup>170</sup> Über Kshemendra und seine litterarische Thätigkeit haben wir jetzt eine wertvolle Abhandlung von Dr. Schönberg, Wien 1884.

Yogananda, des Kânabhûti und Vararnki-Kâtvâyana annehmen dürften, im 1. Jahrhundert n. Chr., oder wohl gar vor dem Ende der Nanda-Dynastie. Ohne jedoch vor der Hand Kâtvâvana-Vararuki, den ursprünglichen Verbreiter der Sieben Erzählungen mit Kâtyâyana-Vararuki, dem Verfasser der Vârttikas und Zeitgenossen Pânini's, identifizieren zu wollen, dürfen wir jedenfalls sagen, dass Somadeva's vielgeschmähter Kathâsaritsâgara wirklich von demselben historischen Gewicht ist wie Kalhana's Râgataramginî, die Chronik von Kashmir, 1148-1157. Kalhana sehrieb in der Mitte des 12. Jahrhunderts und war darum später als Somadeva. Was seine Ideen über Geschichtssehreibung waren, hat Bühler 171 gut gezeigt, wenn er sagt: »Ein Autor, der sieh rühmt, dass seine Geschichte einer Medizin gleicht. und gut ist, um die Angaben früherer Schriftsteller über Könige. Raum und Zeit zu vergrößern oder zu verkleinern, muss immer seharf kontroliert werden, und verdient keinen Glauben irgend welcher Art in denjenigen Teilen seines Werkes, wo seine Geschiehte irgend eine verdächtige Gestalt oder Thatsache zeigt.«

### Philosophische Sûtras.

Eine zweite Gattung der Litteratur, welche ich noch nicht berührt habe, bilden die philosophischen Sûtras. Diese wurden und werden noch von manchen Gelchrten für älter als unsere Zeitrechnung gehalten. Ich kann nur sagen, dass ich bis jetzt keine gesunden Gründe, geschweige denn irgend welche Thatsachen zur Unterstützung solcher Behauptungen kenne. Weder im Pâli- noch im Sanskrit-Kanon der Buddhisten sind Bezichungen zu den sechs Sammlungen der philosophischen Sûtras oder Citate aus denselben aufgefunden worden.

Es ist etwas anderes mit den philosophisehen Systemen selbst. Die Namen der drei, möglieherweise vier Vedas, auch solche Wörter wie Vedânta und Upanishad (npanisâ) und Yoga kommen im Pâli vor, aber sie beweisen nicht die Existenz unserer Vedânta- oder Yoga-Sûtras. In den kanonisehen Büchern der Buddhisten in Sanskrit giebt es beständige Beziehungen auf tîrthaka- oder häretisehe Systeme der Philosophie. Die Namen der Gründer von sechs derselben werden wiederholentlich erwähnt:

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> J. R. A. S., Bombay 1877, p. 58.

aber wir hören nichts von litterarischen Werken, welche denselben zugesehrichen werden. Das Vorkommen der Namen Kanada, Kapila, Akshapada und Brhaspati im Lankavatara ist merkwürdig, erfordert jedoch Nachprüfung. Noch merkwürdiger ist der Umstand, dass in den litterarischen Werken, die wir in das 6., 7. und 8. Jahrhundert verwiesen haben, noch keine wirkliehen Citate ans den seehs Darsanas angetroffen sind. Zwar werden Kapila und Kanabhng von Varahamihira erwähnt 172, und Bâna weiß in seinem Harshakarita von Aupanishadas, Kâpilas und Kânâdas 173; aber selbst dies beweist nicht die Existenz der Sûtras, welche die Lehren derselben enthalten. Und doeh kennen wir jetzt durch K.P. Pathak Ind. Ant. 1882, p. 174; ef. ebd. 1884. April 174 das Zeitalter des Samkara Âkârya 175, welehem die meisten, wenn nieht alle diese Sûtras bekannt gewesen sein müssen. Er wurde 755 n. Chr. geboren, und muss sehr alt geworden sein, wenn er alles vollendet hat, was ihm zugeschrieben wird. Das Datum 3921 Kali, d. i. \$20 n. Chr., soll nicht sein Todesjahr bedeuten, sondern das Jahr, in welchem er ein Muni wurde, was, wie wir wissen, in seinem 32. Lebensiahre stattfand 176.

Das erste greifbare Zeugnis für die Existenz einer systematischen Abhandlung über eins der seehs Systeme von Indien seheint wirklich die chinesische Übersetzung des Snvarnasaptatisâstra, d. i. der Sâmkhyakârikâ, mit einem Kommentar<sup>177</sup>, zu

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Brhatsamhitâ, ed. Kern, pref. p. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Vâsavad., ed. Hall, pref. p. 53.

<sup>174</sup> Er citiert aus einer Handschrift die folgende Liste: Siva Samkara, Vishnu, Brahman, Vasishtha. Sakti. Pârâsara, Vyâsa, Suka. Gandapâda, Govinda, Samkara. Er erwähnt auch Râmânuga als Schüler des Yâdavaprakâsa, und Madhva als Schüler des Akyntapreksha.

<sup>175</sup> In der Benennung Samkarâkâryanavâvatâra liegt eine Anspielung auf seine Abstammung von Siva.

<sup>176</sup> Telang's geschickter Artikel im Ind. Ant. April 1884 hat mich in Bezug auf dieses Datum unsicher gemacht. Ehe wir jedoch zugeben, dass Samkara ein Zeitgenosse Harsha's war s. oben S. 252. n. 28, müssen wir auf den neuen Beweis warten, der uns von Prof. Bhandarkar versprochen ist.

<sup>177</sup> Herr Kasawara sagt mir, dass dieser Kommentar dem des Gaudapâda gleicht, dass aber der Name Gaudapâda nicht erwähnt wird.

sein. Nach der Angabe des ehinesischen Übersetzers ist das Werk von einem Rishi Kapila, einem Ketzer, geschrieben, und erklärt die fünfundzwanzig Wahrheiten tattvas <sup>175</sup>). Gegen das Ende des Bnehes wird berichtet, dass 60,000 Gâthâs vorhanden waren, verfasst von Paĥkasikha (Kâpileya), dem Schüler des Âsuri, Schülers des Kapila, und dass später ein Brahmane Namens Îsvara Krshna, 70 ans diesen 60,000 Gâthâs auswählte. Da dies Werk von Kan-ti, d. i. Paramârtha, während der Khan-Dynastie, 557—589, ins Chinesische übersetzt worden ist, haben wir einen positiven Beweis, dass Îsvara Krshna's Werk, wie wir es jetzt besitzen, und ein Kommentar, mindestens ins 6. Jahrhundert gehören, und dass der Verfasser, der wirklich mit Kâlidâsa <sup>179</sup> identifiziert worden ist, jedenfalls ein Zeitgenosse des großen Dichters gewesen sein kann.

Allein es folgt daraus keineswegs, dass das, was wir die Sâmkhya-Sûtras nennen, vor jener Zeit existiert haben muss. Die metrische Kârikâ scheint in diesem Falle älter als die Sûtras, und wo es wörtliche Übereinstimmungen zwischen beiden giebt, ist die metrische Bearbeitung, wie gezeigt worden ist, origineller 180.

Auch für den Vaiseshika können wir die Existenz wenigstens eines Werkes, des Vaiseshikanikâyadasapadârthasâstra, verfasst von Gñanakandra <sup>181</sup>, vor der Zeit des Hiuen-thsang beweisen, weil er es ins Chinesische übersetzt hat, und seine Übersetzung noch vorhanden ist. In diesem Falle ist freilich das Sanskrit-Original noch nicht anfgefunden worden.

Es wäre sicherlich zu weit gegangen, wollte man aus der Thatsache, dass Hinen-thsang die klassischen Vaiseshika-Sütras des Kanâda uicht übersetzte, den Schluss ziehen, dass dieselben darnm zu seiner Zeit nicht existierten. Noch viel weniger würde ich es wagen, diese Art von Argumentation auf den Sarvadarsanasamgraha anzuwenden. Allerdings müssen wir

Dies bescitigt den Grund, aus welchem Telang einen seiner Beweise zu Gunsten der Versetzung Samkara's ins 6. und 7. Jahrhundert entnahm. Siehe Ind. Ant. 1884, p. 102.

<sup>158</sup> Siehe Sâmkhyasâra, ed. Hall, pref. p. 6, 42.

<sup>179</sup> Hall, L. c., pref. p. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Ebd., p. 11. <sup>181</sup> S. oben S. 271.

davon Notiz nehmen. Hinen-thsang kannte angenscheinlich die Vedänta-Philosophie: denn er redet von Anpanishadas, was nur ein älterer Name für die Anhänger des Vedänta sein kann. Er erzählt uns, dass er den Nyâya nuter einem Brahmanen studierte, und er nennt verschiedene Werke darüber, welche von Buddhisten geschrieben waren:

- U Nyâyadvâratârakasâstra von Gina Bodhisattva (I, 188) oder Nâgârguna I, 102 , erklärt von Dharmapâla I, 1911.
- 2Nyâyânnsârasâstra von Samghabhadra (l. 93) II, 483<br/>; 227), heransgegeben von Vasubandhu  $\langle I, 408\rangle$  .

Er nennt das Sâmkhya- und Vaiseshika-System mit Namen I. 125, und erzählt, wie Gunamati einen berühmten Forscher in der Sâmkhya-Philosophie, genannt Mâdhava, besiegte II, 112).

Es ist schwer, etwas über die Yoga-Philosophie zu sagen, weil jener Name von den Buddhisten selbst angenommen worden war. Gina Bodhisattva war ein Lehrer des Yoga III, 110, und Hinen-thsang's Hamptzweck bei seiner indischen Reise war, dort eben jene Yoga-Philosophie zu studieren I, 144, welche er bereits in China aus solchen Büchern wie das Saptadasabhûmisâstra von Maitreya Bodhisattva, III, 109, später Yogâkâryabhûmisâstra genannt I, 13; 118 studiert hatte. Eins der Bücher, die er während seines Aufenthalts in Indien am sorgfältigsten studierte, war die Yogâkâryabhûmisâstrakârikâ I, 211.

Wenden wir uns zu der Litteratur der Gainas, so finden wir im Kalpasûtra ed. Jacobi, p. 35, nur ein philosophisches System erwähnt, das Shashtitantra, und dies wird von dem Kommentator p. 101 als Kâpilûyasâstra erklärt, so genannt wegen der sechzig Padârthas <sup>182</sup>. An anderen Stellen wird freilich dieses Shashtitantra neben dem Kâpila, dem Systeme des Kapila, erwähnt, und es wird daher änßerst zweifelhaft, ob die beiden ursprünglich identisch waren, oder ob das Kâpila-System eine spätere Form des Shashtitantra ist <sup>183</sup>. In dem

<sup>152</sup> Siehe auch Bhagavatî ed. Weber II, S. 246 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Nach Dr. Leumann lässt die Berliner Hds. des Nandisûtra das Kâvila aus. Die Calcuttaer Ausgabe hat es, und das Aupapâtika sûtra § 76 erwähnt die Anhänger der Sâmkhya- und der Yoga-Philosophie, und des Kâpila etc.

Annyogadvârasâstra, welches Weber eitiert, sind die Hauptsysteme der Philosophie, welche erwähnt werden, folgende; Vaiseshika, Buddhasâsana, Kâpila, Lokâyata, Shashtitantra; während sieh der Verfasser in dem späteren Shaddarsanasamukkaya auf das Sâmkhya, Vaiseshika, Naiyâyika, Gaiminîya, Bauddha und Gaina-System bezieht 184.

Wahrseheinlich finden wir in der Sanskrit-Litteratur der Buddhisten die früheste Erwähnung dieser Systeme 185. So lesen wir im Lalitavistara, p. 179, dass der junge Bodhisattva neben vielen anderen den Sâmkhya, Yoga, Vaiseshika, Bârhaspatya, die Hetuvidya u. s. w. zu studieren hatte. Doeh noeh einmal, dies sind nur die Titel philosophischer Doktrinen, und sie können genau genommen nicht dazu dienen, die Existenz der seehs Sûtra-Sammlungen zu beweisen, welche gegenwärtig als die klassischen Textbücher dieser Systeme gelten. Ähnliche Namen kommen, wie wir wissen, in den Upanishads und Brâhmanas vor, und die ersten Keime der späteren Entwickelung des philosophisehen Denkens können sogar in den Hymnen des Veda nachgewiesen werden. Aber alles dies geht uns augenblicklich niehts an; und in Bezug auf das, womit wir jetzt zu thun haben, das Zeitalter der sechs Darsanas, wie wir sie heute besitzen, können wir nur sagen, dass bis jetzt niehts vorgebracht worden ist, um zu beweisen, dass sie vor 300 n. Chr. abgefasst worden sind.

#### Metrische Gesetzbiieher.

Es bleibt noch eine Gattung der Sanskrit-Litteratur übrig, auf welche sieh ohne Zweifel viele Sanskrit-Gelehrte berufen werden, als nachvedisch, und doch entschieden älter als das vierte Jahrhundert n. Chr., die metrischen Dharmasâstras, und besonders die von Mann und Yâqñavalkya.

Man nimmt gewöhnlich an, dass Manu ein rein mythologiseher Name war, weleher der Messer bedeutete, und darum

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Hall, biography, p. 165. In Merutuuga's Shaddarsanavikara sind die sechs erörterten Systeme: Gaina, Bauddha, Samkhya, Gaimin'ya oder Mîmâmsâ, Aulûkya oder Kânâda, und Gautamiya. Siehe J. R. A. S., Bombay, IX. p. 147; auch Leumann, Z. D. M. G. XXXVII, S. 287.

<sup>185</sup> S. oben S. 312,

der Gesetzgeber, dass er in natürlicher Weise zu einem Namen für den Mond, als den Messer der Zeiten und Jahreszeiten, und zuletzt ein anerkannter Name für den Mensehen im Allgemeinen, als den Messer oder Denker wurde. In alledem liegt etwas von Wahrheit; aber es ist dennoeh merkwürdig, dass Mann, der Gesetzgeber, selbst in der vagen Überlieferung, welche über ihn im Sehwange ist, zuweilen einzelne persönliche Charakterzüge verrät.

Wenn wir im Rigveda VIII, 30 von »den dreinuddreißig Göttern, den Göttern des Manu«, lesen, so müssen wir ohne Zweifel Mann als den Vertreter des Menschen im Allgemeinen auffassen. Jedoch die bestimmte Anzahl seiner Götter, die Dreinuddreißig, hinterlässt einen Eindruck, dass selbst hier ein einzelner Maun, oder vielmehr ein einzelnes Geschlecht gemeint ist.

Wenn wir in der Taittirîya Samhitâ II, 2, 10, 2 lesen: Alles was Mann gesagt hat, ist Medizin 186, haben wir wiederum eine Art von Vermntung, dass Mann mehr als ein allgemeiner Name für das Mensehengesehlecht gewesen sein muss, und dass jenes Wort sich möglicherweise auf einen Weisen bezieht, dessen Aussprüche im Gedächtnis behalten und aufgezeichnet wurden.

In den Brâhmanas ist der ans der Sintflut 187 gerettete Manu ohne Zweifel ein mythischer Charakter; aber in dem Vater des Nâbhânedishtha und dem Begründer des Erbrechts (avavaditr) nehmen wir wiederum ein geschichtliehes Element wahr 188.

Man hat vermutet, dass selbst unser Mann Svåyambhuva in sehr frühen Zeiten manehmal als Reehtsautorität angeführt wird. In einer merkwürdigen Stelle im Nirukta (III, 4] wird Mann Svåyambhuva eitiert, und zwar wieder gerade über die Erbfolge. Der angeführte Sloka lautet: » Der Anteil der Söhne, Knaben und Mädehen, ist derselbe nach dem Gesetz: so sagte Manu Svåyambhuva am Anfang seiner Sehöpfung.« Dies seheint in der That die Existenz einer juristischen Autorität unter dem Namen des Mann Svåyambhuva vorauszusetzen: aber obgleich uns die Fassung des Verses sehr an die Ausdrucksweise unseres

<sup>186</sup> M. M., History of Ancient Sanskrit Literature, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Ebd., p. 425.

<sup>188</sup> Ebd., p. 423.

Manu erinnert, ist die Lehre doch nicht die seinige, wenn wir nicht ganz und gar den Sinn von Manu IX, 105 verdrehen, wo gesagt ist, dass der älteste Bruder von dem Erbteil Besitz nimmt, während die anderen unter ihm leben, wie sie unter ihrem Vater lebten. Dies ist schwerlich dasselbe, als dass alle Kinder als Erben gleiche Teile erhalten.

Ich bemerkte oben, dass Mann, ein wirklicher Mann, etwas mit der ersten Einführung der Srâddhas zu thun gehabt zu haben scheint, und an einer Stelle der Sankhavana-Grhvasûtras (II, 16) wird Manu's Name wiederum angeführt zur Stütze der Lehre, dass bei den Srâddhas, oder genauer bei einem Opfer, wo die Pitrs die Gottheiten sind, und ebenso bei einem Madhuparka und einem Somaopfer, das Töten des Viehes erlaubt ist. Dies ist nicht allein die Lehre Manu's, sondern dieselben Worte. wie sie hier von Sankhayana angeführt werden, sind in unseren Text des Manu (V, 41 aufgenommen worden. Es giebt noch manche derartige Beziehungen auf einen Manu, und nicht minder Citate, sowohl in Prosa als in Versen, welche in den Dharmasûtras vorkommen und die Lehren enthalten, die Manu spezifisch eigen sind, so dass wir kanm daran zweifeln dürfen. dass es während der Brâhmana- und Sûtra-Periode irgend einen wirklichen Mann oder irgend ein wirkliches Geschlecht gab. welches seinen Ursprung von Manu herleitete und eine Sammlung von Rechtssprücken besaß.

Es ist ebenfalls bekannt, dass im Mahâbhârata viele dem Mann zugeschriebene Verse vorkommen, von denen einige sieh in unserem Dharmasâstra finden, andere nicht.

Aber wenn wir zu der Frage kommen, ob ein metrisches Mânavadharmasâstra oder eine Bhrgnsamhitâ in zwölf Büchern jemals während der vedischen Zeiten oder in den frühen buddhistischen Schriften angeführt wird, wo reichliche Veranlassung dazu vorhanden war, oder ob ein solches Werk auch nur in den ersten Jahrhunderten der Renaissance-Periode erscheint muss unsere Antwort verneinend ausfallen.

Ich bin bereit, zuzugeben, dass, wenn Bâna im Harshakarita von Dharmasâstrins <sup>189</sup> und Paurânikas redet, dies das Vorhaudensein gewisser Dharmasâstras und Purânas im 7. Jahr-

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Hall, Vâsavad₁, pref. p → →

hundert n. Chr. beweist, Jeh will selbst zugeben, dass, wenn Varâhamihira eine Anzahl von Versen aus Mann auführt, dies seine Kenntnis eines Manudharmasastra beweist, wenn auch nicht desjenigen, das wir besitzen. Jedoch es ist wohlbekannt, dass das, was wir die Manusamhità nennen, in Wirklichkeit eine Bhrgusamhitâ 190 ist, und sicherlich ist der Geist der Zeilen. welche von Varahamibira als von Mann stammend citiert werden. von dem Geiste, welcher unsere Manusamhitâ in dem Kapitel über die Frauen durchdringt, sehr verschieden. Auch ist es nicht wahrscheinlich, dass diese Verse, eine Reihe regulärer Slokas, ans den Mânavadharmasûtras genommen sind, deren Charakter nenerdings von P. von Bradke in seiner sorgfältigen Abhandlung Ȇber das Mânavagrhyasûtra« so gut beschrieben ist. Sie können jedoch von älteren Ausgaben der Manusamhita hergenommen sein, welche oft unter den Namen Vrddha- und Brhat-Mann 191 eitiert werden.

Und hier sollte man sich erinnern, dass selbst Vrddha Mann mit den griechischen Zodiakalzeichen bekannt war: denn in einer Stelle, welche in dem Kommentar zu den Gobhiliyagrhyasûtras eitiert wird, spricht er von dem Eintritt der Sonne in das Zeiehen der Kanyâ, d. i. Jungfrau <sup>192</sup>.

Aus welcher Quelle auch immer diese Verse herstammen, sie können in keiner Weise die Existenz unser zwölf Bücher des Mann zur Zeit des Varähamihira beweisen. Um wieviel später als das vierte Jahrhundert n. Chr. unsere Manusamhitä sein mag, will ich gegenwärtig nicht erörtern, da diese Frage, wie ich nicht zweifle, bald von weit geschickteren Händen behandelt werden wird, nämlich von Dr. Burnell <sup>193</sup> und Professor Bühler in ihren versprochenen Übersetzungen des Manu. Ich habe hier nur den vollständigen Mangel an Beweisen für das Vorhandensein dieses Werkes vor dem Jahre 300 n. Chr. zu konstatieren.

<sup>190</sup> Siehe Sâmkhyasâra, ed. Hall, pref. p. S. Pañkasikhah sûtra-kâra âsurisishyah. Kâpilam iti prasiddhis tu sampradâyapravrtteh, Bhrguproktasamhitâyâm iva Manusamâkhyâ.

<sup>191</sup> Über Vrddha und Brhat siehe Sarvâdhikâri's Tagore Lectures, p. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Madhye vâ yadi vâpyante yatra Kanyâm vraged ravih Sapakshah sakalah sreshthah srâddhashodasakam prati.

<sup>193</sup> Dieser ist leider inzwischen verstorben.

320 Exkurs G.

## Exkurs 6, S. 166.

# Über Parganya im Germanischen.

Ich fürehte, die Slavisten werden denken, ich hätte die Identität des Parganya mit dem litanischen Perkunas für sicherer ausgegeben, als sie wirklich ist. Obgleich ich eine Schwierigkeit hervorgehoben habe, nämlich den Eintritt der litauischen gutturalen Tenuis k an Stelle der palatalen Media im Sanskrit. hätte ich vielleicht noch hinzufügen sollen, dass auch der Übergang von Perkuna in das altslavische Perunn nicht frei von Bedenklichkeiten ist. G. Krek Einleitung in die slavische Litteraturgeschichte, Graz 1874, S. 101) hält noch immer an der alten Ableitung von Perunu Donner von einer Wurzel pr, sehlagen, fest und hält das k für ein phonetisches Einschiebsel, wie im lit. arklas = altsl. oralo. Der Name Perkunas scheint jedoch älter zu sein als die Form ohne k: denn er kommt in den litauischen Dainos vor (Schleicher, Handbuch der litauischen Sprache, Bd. II, S. 1 ff.). Im Russischen findet sieh der Name Perun bei Nestor (ungefähr 1100 n. Chr.), während Perkunn noch in altrussischen Dokumenten aus dem 13. Jahrhundert vorkommt (Krek, l. c., S. 101, n. 3). Alles dies ist schwierig zu erklären; doch würden sieh die slavisehen Gelehrten schwerlich geneigt fühlen, zwei verschiedene Gottheiten, Perkunu und Perun, anzunehmen. Hier müssen wir auf weitere Untersuchungen warten, namentlich in Bezug auf die Lautgesetze der slavischen Sprachen.

Aber wenn schon die Identifikation von Parganya mit Perkuna einigen Bedenken unterliegt, so ist dies noch viel mehr der Fall mit einer anderen Identifikation von Parganya mit dem gotischen fairguni, die zuerst von Grimm in seiner Dentschen Mythologie vorgeschlagen und, wie man erwarten kann, mit gewichtigen Gründen unterstützt worden ist. Fairguni bedeutet im Gotischen Berg, und Grimm meint, dass die Hauptgebirge, nachdem sie ursprünglich als die Sitze des Donnergottes betrachtet waren, im Laufe der Jahre mit seinem Namen benannt wurden, wie wir von St. Bernhard, anstatt vom Berge des

St. Bernhard reden, und dass später der Name des Hauptgebirges der Name für Berg im Allgemeinen geworden sein mag. Für Reste des Eigennamens hält Grimm Fergunna, einen alten Namen des Erzgebirges, und Virgunia, den Zug des Waldgebirges zwischen Ansbach und Ellwangen u. s. w. Wäre der Name des Gottes im Gotischen erhalten, müsste er Faírguneis sein, und die Existenz dieses Namens wird bestätigt durch das altnord. Fiörgyn, fem.. Gen. Fiörgynior, die Göttin der Erde, die Mntter des Thor, und durch Fiörgynn, masc., Gen. Fiörgyns, der Vater der Frigg, der Gattin Odinn's.

Professor Zimmer hat neulich dieselbe Ansicht in der Zeitschrift für Deutsches Altertum, Neue Folge, Bd. II, S. 163 ff., durch einige neue und schr geistreiche Argumente unterstützt. Danach hätten die Nordläuder neben dem männlichen Fiörgynn noch eine weibliche Gottheit Fiörgyn geschaffen. Fiörgvu, als Femininum, sollte die Erde bedeuten, gerade wie Prthivî, die Erde, Parganya's Gattin war. Odinn, welcher die Stelle des Tyr Dyans, und des männlichen Fiorgynn Parganva einnahm, war der Gemahl der lörd, der Erde, und wurde naturgemäß auch der Gemahl von Fiörgyn, der Erde, während Fiörgynn selbst in Thorr aufging. Wenn daher Thôrr der erste Sohn Odinn's genannt wird, so ist dies dasselbe, als wenn Parganya der Sohn des Dyans genannt wird, und wenn Thorr wiederum lardar burr und Fiörgynjar burr heißt, so ist dies dasselbe, als wenn Parganya der Sohn der Prthivî heißt, obgleich er zugleich ihr Ehemann ist.

Grimm spricht im Deutschen Wörterbuch, Bd. I, S. 1052 die Ansicht aus, dass die Griechen und Römer unter Wandlung des f zu h Fergunna oder Fergunnia durch Hercynia darstellten, und führt zuletzt sowohl berg als burg auf Parganya zurück.

### Exkurs H. S. 197.

# Über die Pites oder Väter.

Im Manu haben der Glaube an die Väter und die Regeln für die Verehrung derselben einen sehr komplizierten Charakter angenommen, und es giebt viele Stellen, welche von denjenigen angeführt werden könnten, die der Meinung sind, dass auch in Indien der Glaube an die Väter zuerst kam, und der Glaube an die Götter erst hinterher folgte. Es giebt noch andere Gründe. welche zur Unterstützung einer solchen Theorie dienen könnten. und ieh wundere mieh, dass man sie nieht vorgebracht hat. wenn ieh auch nicht glanbe, dass sie gegen die Wncht der Beweisgründe auf der anderen Seite aufrecht gehalten werden können. Der Name des ältesten und größten unter den Devas ist z. B. im Sanskrit nicht einfach Dyaus, sondern Dyaush-pitâ, Himmel-Vater, und es kommen verschiedene andere Namen desselben Charakters nieht bloß im Sanskrit, sondern auch im Griechischen und Lateinischen vor. Sieht es nicht aus, als ob Dyaus, der Himmel, erst dann persönlich und anbetungswürdig wurde, als er zu der Kategorie eines Pitr, eines Vaters, erhoben worden war, und dass diese Kategorie eines Vaters erst fertig sein musste, ehe sie auf Dvaus, den Himmel, Varuna und andere Götter ausgedehnt werden konnte? Dies klingt wahrscheinlich, und ich leugne nieht, dass etwas von Wahrheit darin liegen mag. Aber es ist nicht die ganze Wahrheit, und nichts, glaube ieh, ist eine so beständige Quelle des Irrtums, als das Missverständnis, etwas Wahres für die ganze Wahrheit zu nehmen. Die vedischen Dichter glaubten an Devas, Götter, wenn wir sie so nennen müssen, eigentlich die Glänzenden, Pitrs, Väter, und Manushyas, Menschen, Sterbliche 1. Wer zuerst und wer später herankam, ist schwer zu sagen; aber sobald die drei nebeneinander gestellt waren, standen die Götter sieherlich am höchsten, dann folgten die Pitrs, und zuletzt kamen die Sterbliehen. Der Gedanke der alten Weisen reichte nieht so weit,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Atharvaveda X, 6, 32.

die drei unter einer gemeinsamen Vorstellung zusammenzufassen: aber es wurde der Weg dazu gebahnt. Die Sterblichen wurden zu Vätern, nachdem sie durch den Tod gegangen waren, und die Väter wurden die Gefährten der Götter. Dies befriedigte eine zeitlang — es war etwas von Wahrheit, aber nicht die ganze Wahrheit.

Im Mann ist ein entschiedener Fortschritt über diesen Punkt hinaus zu erkennen. Die Welt, alles was steht und geht, wird nus gesagt Mann III, 201), ist von den Devas gemacht worden, aber die Devas und Dânavas wurden von den Pitrs geboren, und die Pitrs von den Rshis. Die Rshis waren ursprünglich die Diehter des Veda, wo ihre Zahl auf sieben angegeben wird, die Sapta Rshayah<sup>2</sup>. Wie sie dazu kamen, über die Devas und über die Pitrs gestellt zu werden, ist schwer zu verstehen; aber es war so, wenigstens zur Zeit des Mann<sup>3</sup>. Er giebt sogar ihre Namen und ihre Genealogie.

Mann Hairanyagarbha.

Seine Söhne, die sieben Rshis.

Viràg Marîki Atri Kavi (Bhrgu) Angiras Pulastya Vasishtha.

Deren Söhne, die Väter.

Somasads Agnishvåttas Barhishads Somapas Havishmats Ågyapas Sukalins.

Deren Nachkommen.

Sādhyas — Devas — Daityas Brāhmanas Kshatriyas Vaisyas Sūdras.

Er nennt dann die Väter, welche ausschließlich zu den Brâhmanas gehören:

Agnidagdhas, Ananidagdhas, Kâvyas, Barhishads, Agnishvâttas, Sanmyas.

Das erste Buch des Manu erzählt uns von sieben Manus (I, 61). Diese waren:

Svâyambhuva, Svârokisha, Auttami, Tâmasa, Raivata, Kâkshusha, Vaivasvata.

Svâyambhuva Manu soll nach Kullûka der Enkel des Brahman oder Svayambhû gewesen sein, und würde deshalb als der

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rigveda IV, 42, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Manu III, 193 u. 195.

Sohn des Virâg (I, 32) aufgefasst werden müssen. Aber an einer anderen Stelle (I, 58) lesen wir, dass Manu Svâyambhuva das Gesetz von Brahman empfängt und das Gesetzbueh den Munis lehrt, nämlieh Marîki und den übrigen, mit Einsehluss des Bhrgu. Weiter erzählt uns unser Manu, dass er zuerst zehn Pragâpatis schuf, nämlieh:

Marîki, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu, Praketas, Vasish*th*a, Bh*r*gu, Nârada,

und dass diese die sieben Manus sehufen.

Diese Manus stehen in engstem Zusammenhang mit der Theorie der Yugas und Kalpas.

| 2)<br>3) | Das Krta-Yuga<br>Das Tretâ-Yuga<br>Das Dyâpara-Yuga<br>Das Kali-Yuga | ======================================= | $1,728,000 \\ 1,296,000 \\ 864,000 \\ 432,000$ | Jahre<br>-<br>-<br>- |
|----------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------|
|          | Ein Mahâyuga                                                         | =                                       | 4,320,000                                      | Jahre                |
|          | Eine Manu-Periode                                                    | =                                       | 306,720,000                                    | Jahre<br>-           |
|          | Mit 15 Zwisehenzeiten<br>jede von 1,725,000                          |                                         | 4,294,080,000<br>25,920,000                    | Jahre<br>-           |
|          |                                                                      |                                         | 4,320,000,000                                  | Jahre                |

was ein kurzer Tag Brahman's ist.

In dieser Weise wächst die Tradition über die Väter und die Rshis und die Manus und Pragapatis weiter, indem verschiedene Vorstellungen mit einander vermiseht werden, und jede Familie oder Schule ihre eigenen Legenden hinzufügt, bis die Konfusion in den Puranas alle Grenzen übersehreitet, und die ursprüngliehen Keime eines Sinns unter einer dicken Schieht reinen Unsinus erstiekt werden.

### Exkurs I, S. 209.

### Über die Srâddhas.

In der Nirnayasindlın werden die Srâddhas unter zwölf Kategorien gebracht  $^{1}$ :

- 1 Nityasrâddha; ständige, obligatorische tägliche Opfer an die Ahnen, ohne die Vaisvadeva-Opfer 2. Wer nicht imstande ist, etwas anderes zu opfern, darf dieses Opfer mit Wasser darbringen.
- 2) Naimittikasrâddha; gelegentlich, wie z. B. das ekoddishta, welches für einen neuerdings Verstorbenen, der noch nicht unter die Pitrs aufgenommen worden ist, bestimmt ist. Anch dies ist ohne das Vaisvadeva-Opfer, und die Zahl der eingeladenen Brahmanen soll eine unpaare sein.
- 3 Kâmyasrâddha; freiwillig, oder vielmehr zu einem bestimmten Zweek dargebracht.
- 4 Vrddhisrâddha: dargebracht bei frendigen oder glücklichen Veranlassungen, wie die Geburt eines Sohnes n. dgl.
- 5) Sapindanasrāddha; dargebracht, wenn der kürzlich Verstorbene unter die Pitrs aufgenommen worden ist. Zu diesem Srāddha sind vier pātras oder Gefäße erforderlich, mit Sesam nud wohlriechendem Wasser zum Argha angefüllt, und das Gefäß des kürzlich Verstorbenen wird in die Gefäße der Pitrs ausgegossen mit den zwei Versen »ye samānāh«. Es ist in einem Sinne ein ekoddishta, und im übrigen wie das nityasrāddha zu vollziehen. Es kann auch für eine Frau geopfert werden  $^3$ .
- 6) Pârvanasrâddha; dargebracht an einem parvan-Tage (d. h. am Neumond, am achten Tage, am vierzehnten Tage, oder am Vollmond.
- 7) Goshthisråddha: dargebracht in einer Goshthi (Versammlungshans) zum Besten einer Anzahl gelehrter Männer.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe Colebrooke, Life and Essays, vol. II, p. 196; Wilson, Vish*n*upurâ*n*a, p. 314,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vish*n*upurâ*n*a, p. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Siehe Yagnavalkya I, 252—253.

- S' Suddhisrâddha; dargebracht zur Sühnung einer Sünde, und die Speisung der Brahmanen einsehließend. Es bildet einen Teil des prâyaskitta, oder der Sühneceremonie.
- 9) Karmāngasrāddha; gehört zu irgend einer anderen Ceremonie, wie die Samskāras oder Geburtssakramente, etc.
  - 10) Daivasrâddha; um der Devas willen dargebracht.
- 11) Yâtrâsrâddha; dargebracht von einer Person, die auf Reisen geht, zum Behuf einer wohlbehaltenen Rückkehr.
- 12 Pushtisrâddha; um Gesundheit und Reichtum dargebracht; auch aupakâyika genannt.

Die vier vorzügliehsten Srâddhas sind das Pârvana. Ekoddishta, Vrddhi und Sapindana-Srâddha.

Die Srâddhas können im eigenen Hause oder an irgend einem abgeschiedenen und reinen Platze vollzogen werden. Es giebt außerdem gewisse Örtlichkeiten, welche als besonders günstig für die Darbringung der Manenopfer angesehen werden. und diese weehseln natürlich während der versehiedenen Perioden der indischen Geschiehte. Im Mahâbhârata werden die folgenden als besonders heilig genannt: Kurukshetra, Gayâ, Gangâ, Sarasvatî, Prabhâsa, Pushkara. Im Âdityapurâna wird Gavâkshetra besehrieben als fünf krosas, Gavâsiras als einen krosa, westlich vom großen Flusse bis zum Gebirge Grdhresvara, nördlich von Brahmayûpa bis Dakshinamânasa (? . Audere Lokalitäten werden als besonders ungünstig für die Darbringung der Sråddhas angesehen, und ein sorgfältiges Studium dieser Plätze, der für den genannten Zweck günstigen sowohl wie der ungünstigen, würde sehr lehrreich sein in Bezug auf den geographischen Horizont der früheren und späteren Generationen.

Die Anzahl der Sråddhas, welche in jedem Jahre von denen, die es ersehwingen können, darzubringen sind, wechselt beträchtlich, aber sechsundneunzig seheint eine allgemein übliche Ziffer zu sein. Herr Bourgniu zählt sie in seiner Übersetzung des Dharmasindhu (Journal of the Royal Asiatie Society of Bombay, 1881, p. 22) wie folgt auf: "Zwölf Amâ oder Neumoud-Festlichkeiten; vier Yuga- und vierzehn Mann-Festlichkeiten (d. h. an den Jahrestagen der Anfänge der vierzehn Manvantaras und der vier Yugas!; zwölf Krânti, entsprechend dem zwölfmaligen Eintritt der Sonne in die Zodiakalstationen; zwölf

Dhrti, dargebraeht an demjenigen Monatstage, wo Sonne und Mond auf derselben Seite der beiden Solstitien stehen, aber in entgegengesetzter Richtung; zwölf Pâta, dargebracht au demjenigen Monatstage, wo Sonne und Mond auf entgegengesetzten Seiten jedes Solstitinms stehen und ihre Deklination dieselbe ist: funfzehn Mahâlaya, große Begräbniseeremonien und Opfer, dargebraeht am Ende des indisehen Mondjahres im Monat Bhâdrapada welches der letzte Monat des Jahres der Ära des Vikramâditya ist, aber nicht des Sâlivâhana, und damit zeigt, dass einstmals alle Hindus ? der Ära des Vikramâditya folgten, da sogar jetzt noch die Anhänger der Sälivahana-Ära diese Festlichkeiten nach dem Kalender des Vikramâditya im Monat Bhâdrapada begehen : fünf Ashtakas, dargebraeht am aehten Tage von fünf Monaten des Jahres; fünf Anvashtakas, dargebraeht am neunten Tage von fünf Monaten des Jahres; und fünf Pûrvedvuh, dargebracht am siebenten Tage von fünf Monaten des Jahres.« Dies ist in folgendem Verse zusammengestellt:

amamanuyugakrantidhrtipatamahalayah anvashtakyam tu pinvedyuh shan navatyah prakirtitah

Es verdient jedoch bemerkt zu werden, wie Colebroke hervorhob, dass die verschiedenen Autoritäten nicht genau in der Zahl oder in den besonderen Tagen, wann die Srâddhas gefeiert werden sollen, übereinstimmen.

Aditi, Adityas 169. adrogha 49. Agni 123, 125, 132, 152 ff, 158, Ahnenverehrung 191 ff. 197 f. 208 f., Opfer 195, 198, 200 ff. αἴλουφος 21, 227 ff. 232. Αχεσίνης 139, 144, 148. Akhyânas 72. Albiruni 246, 247, 279. Alexander d. Gr. 83, 143, 144. 237 f. Alphabet 15, in Griechenland 176 f., in Indien 179 f. 256. Altertiimer 26, in der Sprache 26. Amara, Amarasimha 280 f. Amaradeya 281. Amerikaner 25. Anaxagoras 133, 178, Anaximander, Anaximenes 178. Anthropologen 89, 92, Antipoden 170. Apollon 87. Araber 109. Arier Indiens 12, 18, 40, 76, 81. 103. Arrian 45. Artemis 87. Âryabhata 277 f. 280. Aryaman 169. Aryasûra 220, 309. Asanga 263 ff. Asiknî 139, 144. asmi 22. Asoka 179, 188, 261, Inschriften 63, Buddhist 71.

Abu Fazl 47.

Astronomen, frühe indische 277 ff. 291.
Astronomie, indische 106 ff., babylonische 106 ff., arabische 109, ehinesische 109 f., Einfluss der griechischen auf die indische 279.
Asvins 123.
Atharvaveda 50.
Židos, Židov, Židoa etc. 148.
Atithi (Gast) 40.
Åtman 211. 212. 216.

**B**abylonier 15, 16, 105 f, 115. Baktrien, Königreich 237 ff., vgl. Bâlavâya-Gebirge 233. Bâna 282 ff., vgl. 252, 311. Barzôî 75, 309 f. Baumwollenbanm 41. Bedi ezr Zenân 46. Begräbnisceremonien 201 ff. 206 ff. Behat 139, 144, Bejah 143. Belnr-tâgh 233, 234, Bengalen, Bewohner 31. βήρυλλος 232 ff. Bhadrabâhu's Kalpasûtra 315.Bhaga 155, 169, Bhagavat Buddha's Leben von Ratnadharmarâga 264 Bhao Dhaji 262, 266, 272 ff. 278. Bhâravi 74, 262, Bhartchari 77, 270, 302 ff. Bhartrmentha 281 f.

Bhâsa 285. Bhâskara Àkârya 279. Bhattàra Harikandra 285. Bhatti, Bhattikâvya 305 f. Bhattogidîkshita 294, 296, Bhattotpala 279. Bhavabhûti 286 f. Bhavasvámin 307. Bhâvaviveka 270, 271, Bhrgusamhitâ 318, 319, Bias 143. billâ, bilâu, bilâo — bilaur 233. Bimsstein 129, 130, Bodhi-baum 252, 253 f. Bodhikittotpåda 265. Bolor 233, 234. Bopp, Franz 24. Brahmagupta 279. Brahman 213 f. Brâhmanas theologische Abhandlungen der Brahmanen 51. 56. 212. Brahmanen 66, 70, 99, 121, 185. 204, dürfen angeblich nach Belieben Menschen töten 36. Brahmasamâj 215. Brhatkathâ 256, 310 f. Brückengedicht Kâlidâsa's 274 f. Buddha 63, 240, 290, Buddhismus 71, 72, 312, Entstehung 187 ff., Unterricht der Priester 183, buddhistisches Mysterienstiick 183, Briefe über den B. 242 ff., Übereinstimmungen mit dem Christentum 243 f. Burnouf 75 f.

Calcutta, Münze 33, höhere Gesellschaftsklassen 34.
Carlyle 13.
catus 225.
China 119.
Chinâb 144.

Chinesen, Urteile über Indien 45 f., Berichte über Indien 183 ff. 238 ff. 251. 292. 296 ff., s. Astronomie.

Chourasees Dorfbezirke, 38. Christliche Ara 250, Confucius 184.

Δάαι 238. Daisios 256. Uandin 286, 311. Dareiken 7, 225 f. Darsanas 316. Delhi 111. deva 135, 190, devatà 125. Dhanyantari 216, 282. Dharmakîrti 265, 268, 286, Dharmapâla 267, 268, 270, 271, 302, 305, Dharmasâstras 316, 318. Dharmasûtras 94. Dharmayasas 256. Dhàtr 138, 212, Dhâtu, Dhâtupâtha 295. Dhâvaka 285. Dialekte in Indien 9, 155. Juguovra 143. Dignâga 265, 267 f. Dilli Delhi 141. Dionysos 158. diphthera 177. Dorfbeamte 235, 236 f. Dorfgemeinden und Dorfleben ludiens 35 ff. 59, 234 ff. Dorfgiiter 234 ff. Drachme 16. Druiden 157. Dyaus 134, 137, 155, 158, 167, Dyunisya 158. Mabanî 115 f.

Eber 111 f. 114 f. 119. Eid 41 ff. 60. εἴδωλα 193. Elefant 239, 240, 241, Eos 158, 169. Epen, indische 66. 308 f., Vorlesung derselben 66. Eφθαλίται 235, Erbrecht, indisches 221. 317 f. Erde und Himmel als göttliches Paar 127 ff., in Griechenland und Italien 133, im Veda 134ff. Beiwörter 134,. Erinnys 158. Esel in der Löwenhaut, Fabel 15. Euripides 133, 147. Euthydemus von Baktrien 225. Examina 1 ff.

Fabeln, Wanderung 7 ff. Fabelsammlungen, indische 309. Falke 231.

Feigenbaum im indischen Dorfleben 40 ff. 83.
Feitn 46.
Fergunna 321.
Fergusson 246 ff. 255 f. 257.
Fener 20. 152 ff.
Fiörgyn, Fiörgynn 321.
Fisch 111 ff.
Fluss, Namen für 141.
Flüsse, göttliche Verehrung derselben 125. 139 ff.
Friedrich der Große 13.
Fravashis 193.
Futo (Buddha) 240.

Gainas 289 ff., vgl. 285. 296. 315. γαλέη 21. 228 f. gâmitra (διάμετοον) 280. Gañgâ, Ganges 139, 143, Gâtakamâlâ 183. 220. 309. Gâthâs 72. Gaudapâda 307, 313. Gautama 54. Gayâditya 294 f. 300. Gayâpîda 289. 293. Gerichtsseenen 41 ff. Geschichte 23. Geschichtsstudium 13 ff. Gesetzbücher, indische 54, 57, 94, metrische 316 ff. Getae 70. Gewissen 55 ff. Gha*t*akapara 246, 282, Gina, Ginamitra 267, 271, 315. Ginendra 295. 296. Gishnu 279.Gñanakandra 314. Gomatî Gomal, 140. 151. Gondophares 257. Goten 69 f. Götter, Eigenschaften 49, Entstchung 190 f., G. des Veda 125 ff. 135 ff. 154 ff., Einteilung in Erden-, Luft- und llimmelsgötter 126, 154 ff. 167 ff. 210, dreimddreißig 123, 173, 317, dreitansend dreihundert neununddreißig 173, G. des indogermanischen Urvolkes 157 f. Götterfrauen 123, 146.

Govinda 307, 313. Grammatik, indische 297 f., Unterricht der Kinder 183 f. 297 f., Studinm 184. Griechen 14, 17, 101, Gunadhya 286, 310, 311, Gunamati 266, 268, 270, 271, 315, Gunaprabha (bhadra?) 265, 269, 271, Gymnosophisten, indische 83,

Hades \$7. Handelsverkehr zwischen Indien und dem Abendland im Altertum \$. 29. Haradatta 295. Harikandra 285.

Harsha von Uggayinî 246. 253. 267, Zeitalter 250 ff. 272. Harsha von Kasmîra 310. Harsha, Sohn des Hira 283. Harsha Ara 247. 251. "Heilige Bücher des Orients « 244. Helarâga 289. Helios 158. Henotheismus 124. 138.

Hereynia 321. Hermes 158. Himmel 167 ff., s. Erde.

Hindus, Volksunterschiede 31, vorzügliche Eigenschaften 31. 33. 34. 47, Wahrheitssim 30 ff., (Zeugnisse von Engländern 32, altgriechischen Schriftstellern 39. 45, Chinesen 45, Mohammedanern Persern und Arabern 46 f., aus der indischen Litteratur 49 ff. 57, nuglinstige Urteile und Vorurteile in England 30 ff. 35 f. 58), auf die Spitze getrieben 51 f., Einfluss der mohammedanischen Eroberung 44. 56, der englischen Verwaltung 39. 41 ff. 60, Furcht vor den Göttern 40, Eidesablegung 10 ff., angebliche Prozessucht 35.

Hiranyagarbha 123, 137, Hitopadesa 309 f. Hinen-thsang 46, 251 ff. 262 f.

Hinen-thsang 46, 251 ff. 262 f. 265, 267, 270, 275, 311 f., seine Lehrer 271.

Homer, Zeitalter 176. Homerische Hymnen 133. Hunnen, » weiße « 238. Huvishka 257f. 261. Hyarotis, Hydraotes 143. 148.

Hydaspes 139, 144, 148, Hypasis, Hyphasis 143,

»Ich biu« 22. ldrisi 16. ignis 20. Indien, Vorzüge 5 ff., alte Bewohner 12, 18, Name 142, Indogermanen, Urvolk der 26, 76 ff. Indo-Scythen 69. Indra 125, 132, 155 f 157, 167. Verhältnis zu Himmel und Erde Indus 139 f. 142. Insehriften, indische, in Dialekten 155, indische, mit griechischen Buehstaben und Monatsnamen 256, älteste in Indien 179. Iobares, Iomanes 143. Ionier 177. Irâvatî 139. 143. Irrtiimer 96.

seine Lehrer 271. Izdnbar 115.

Jahreszeiten 106 f. Jilam 144. Jitsu-nan 241. 261. Jordanus. Bruder 47. Josuah 157.

I-tsing 183 ff. 271, 292, 296 ff.,

Juden 14, und Altes Testament 100. Jumpah 139, 143

Jumnah 139, 143, Jupiter 155, 158, 167,

Isvara Krshna 314.

Itihâsas 72.

Kâbul-Fluss 139, 144, 150. Kalhana 312. Kâlidâsa 73, 285, 314, Zeitalter 74, 262, 266 f. 272, 307, Identifizierung mit Màtrgupta 273 ff., Setubandha 286, Setukâvya Brückengedieht 274, Bekanntsehaft mit der griechischen Astronomie 280. Kalpas 324. Kalpasûtra 290, 315, Kanâda 313, 316, Kandragupta 261. Kanishka 71, 256, Zeitalter 257 ff. 260 f. 265, Insehriften 256. Kapila, Kâpila 313 f. 315, Kàrikâs 303. Kârva, Kârvâka 296. Kâsikâ 293 ff. 300, Kasınıra, Könige von 272 ff. 275. 277, 287 ff. Kaste 77, 95, 186. Katha-Upanishad 51. Kâthaka Erzähler 66. Kathenotheisums 121. Kâtyâyana 306. Kâtyâyana-Vararuki 312. Katze 21, 227 ff., in Indien 230 ff., Gespanntier der Göttin Freya 230, Benenning in den europäiseheu Sprachen 230. Kâtzenange 232 f. Kàvî-Inschrift 250. Kaviràga 293 f. Keshub Chunder Sen 215. Khila 298. Khosru Nushirvan 75, 309. Kinas 115f. Kommentare, Zeitalter der 307. Κορρανός 241. Korur, Sehlacht von 246, 255. Krumn 140, 151, Kshapanaka 246, 282, Kshemendra 311. Kshîra 289. Ktesias 45. Kuni 306. Kubhâ 139, 144, 150, Kûrni, Kûrnikrt 301, 302. Kurrum 140, 151,

Lalitâditya 287 f. Lares familiares 193. Lebensansehauung, europäisehe 79 ff., indisehe 77. 80. 81 ff. 85. Leipziger Gymnasialverhältnisse 25. Letten 165 f. Litauen 164 f. Logographi 178. Lokâyata 316.

**M**âdhava 295, 315. Mahâbhârata 54, 55, 66, 72, 308 f. 318. Mahâbhâshya 289, 301, 303, 306. Mahesvara 297 f.

Maitreya 315. Malcolm, Sir John 31. Mallinâtha 266 f. Manâ 105. Mânatuñga 284, 291 f. Mânavas, Gesetze der 57. mandaka 298, 299, Manes, Divi 193. Mangaia 127 ff. Mañka 298f. Manoratha, Buddhist 254. 262. Manu, Gesetzgeber 316 ff. 323 f., Gesetze des Manu 10, 74, 316 ff., Manu und der Fisch 112 ff. Manusamhitâ 319. Manzil 109. Maoris, Schöpfungsgeschichte 131. Mareo Polo 46. Marder 21, 229. mårgåra 230. Mars 158. Marudyrdhâ 139, 148. Maruts 123, 156, 155. Mâtañga 284. Mâtrgupta 273 f. Mâtrketa 263. Maus 20, 227 f. Mayûra 283 f. Megasthenes 39, 45, 179, Meineid, s. Eid. Mill's History of British India 34 ff. 57. Mine 16, 105, 118. Mitra 138, 169. Mlekkhas 245, 247, Mohammedaner in Indien 44. 47. 56, zweiundsiebzig Sekten 47. Mond 106 ff. Monotheismus, s. Veda. Munro, Sir Thomas 36. Münzen, römische in Indien 257. Münzfunde in Indien 7, am Oxus Münzprägung, indische 256. mustela 21, 229. Mykenae, Ausgrabungen 7, 225 f. Mythenbildung 115, 125, 129 f. 133, 135, 138, 153 ff. 159. Nakshatras, siebenundzwanzig

Nakshatras, siebenundzwanzig 106 ff. Nalanda, Kloster 301. Nearchus 180. » Neun Edelsteine « 246, 280, 281, 282.
 Neuseeländer, s. Maoris.
 Nimrod 115 f.
 Notlüge 54, 61.
 Nyâsakâra 295.
 Nyâya 267, 315.

Òdinn 146, 321. Opfer 106 f. 195, 197 ff. 203 ff. 206, 322 ff. Orpheus 158, Onde 141. Oxus, Schätzefund 225 f.

**P**alimbothra 142. Pan 158. »Pandit«, Zeitschrift 64. Pandits 33. Pânini 295. Pankasikha 314. Pankatantra 75. 309 f. Papyros 178. Parganya 156, 158 ff. 320 f., Name 163. Parthien, Königreich 238 f. Parushnî 139. 143. Patañgali 301. 306. Pàthan-Insehriften 249. Patna 142. Paulisa 279. Pavana 158. Peisistratos 175. Penjab 102, 143. Periplus, Periegesis, Periodos 177 f. Perkúnas, Perûn, Peraun 165 f. 520.Perser 15 f. 193. Philosophie, indiselie 210 ff. 312 ff. Phönizier 177, 220. Pieker, Picken 166. pitrs 192 ff. 205, 322 ff. Pitryagña 198, 200 f. Polykrates von Samos 178. Polynesier, Mythologie 127 ff. Polytheisuns 123f. Pompeji 228. Poseidon S7. Pramantha 152, 158. Prâtisâkhvas 186. Pravarasena, König von Kasmîra 272 ff.

Presbyteros 102.

Priester 99, 102, Prometheus 152, 158, Psalmeu 172, 175, Purânas 72, 318, Pûshan 137, 170 Pushtus Afghanen 142

Ram-Mohun Roy 215. Râmâyana 52 ff. 66, 72, 308. Rawi 139, 143, Rbhus 156 158. Religiou 86 f. 445, 454 f. 472 f., altindische \$7 ff., altgriechische Religiousentwicklung 55 f. Religiousstudien 10 f. 14, 17, Renaissance der Sanskrit-Litteratur 69 ff. 245 ff. Rigveda, Ausgaben 65, 122, 244, Bedeutung für die Religionsentwicklung 88, Abfassung 102 ff . Probe 195, Umfang 122. 180. Auf bewahrung durch Auswendiglernen 1811, vgl. 66, Lesarten der Schulen 181, Ubersetzungen 92, s. Veda. Rishi, s. Rshis. Romakasiddhânta 271, 279, 291, Römer 14, 17, 101, Rshis 125, 323. rta 49 f. 60, 134, 209 f. Rudra 156. Runen 177.

Sachsen Angelsachsen 14, 17, Sâhasâñka 285. Saka-Ara 246, 249, 255 ff, 258, 260 f. Sakas, Invasion der 69. 255 f. 257. 259 ff., Besiegung 73, 245, 255, 258, 261.Sakâri, Sakâras 259 ff. Sakuntalâ 55. Sâkyamuni 289. Sâlivâhana 255. Salomo's Urteil 5. Samângadh-Tafel 249, Samkara 307, 313, Sâmkhya\_Sûtras 314, 315, Samvat-Ara 73, 245 ff. Sanghabhadra 264, 269, 315, Sañku 246, 252,

Sanskrit, Wichtigkeit 18, Altertümlichkeit 18, 21, Anwendung und Verbreitung 63 ff., Mutter der indischen Dialekte 66, 93, ob wirklich tote Sprache 63 ff 67 ff., seit wann nicht mehr Volkssprache 188.

Sauskrit-Litteratur, erstes Bekanntwerden in Europa 73, 75, Bedeutung für die Menscheugeschichte 76 ff., augeblich eine Fälschung der Brahmanen 21, 78, Ausdehnung und Mannigfaltigkeit 67, Einteilung in zwei Perioden 69 ff. vedische Periode 72, Renaissance-Periode 69, 71, 72, 73, 245 ff.

60. 71, 72, 73, 245 ff.
Sanskritstudium 3f, 41, 62 f.
Sapta Sindhavah 102, 142,
Särameya, Saranyn 158,
sat, satya 49 f. 60,
Sätapatha-Bråhmana 56, 112, 114,
Satasåstravaipulya 268,
Såtavåhana 285, 311,
Saumilla 285,
Savitz 138, 170,
Såvana 308,
Schildkröte 111 f. 114 f. 119,
Schopenhauer 218,
Schreibekunst 94, 176 ff. 179 f. 185,
Sevthen 69,
Sekel 16,

Setukâvya 274. Sexagesimalsystem, babylonisehes 15, 16. Shash*t*itantra 315, 316. Siddhânta 297 f. Siddhasena 290.

Sieu 109. Sîlabhadra 270 f. Sîladitya 251 ff. 254 f. 273. sîlamayatî 149.

Silber, sein Verhältnis zum Gold 16, 29.

Sintflutberichte 130, indische 111 ff., babylonischer 115, griechischer 119.
Siva-Sûtras 298.
Skylax 142.

Sleeman, Rambles and Recollections 35 ff 234, Soanos Soamos 149.

Soma 123, 132, 137, 195,

Somadeva 310 f. Sonnenmythen 170 f. Σωτης μέγας 261. Spraehvergleichung, indogermanische 18 ff. 21 ff., anfangs verspottet 24. Srâddhas 197, 198, 203 ff. 222, 318. 326 ff. Srîshena 291. Srotrivas 181 f. Srutakîrti 293. Städtenamen 141 f. Stater 16 Sthiramati 265, 270, 271. Sthitamati 270. Stundeneinteilung 15. Sturmgötter 156, 155. Subhandhu 254. sulbâri, sulphur 260. Sûrya 125, 158, 170, 172, Sushomâ 139, 149, Sutledge 139, 143. Sûtra 295. Sûtras, philosophisehe 312 ff. Sutudrî 139, 143, 150. Su-we 45. Sydrus 143.

Talent 16. Târânâtha 263. Theogonie 189 ff., s. Mythenbildung. Thomas-Legende 257. Thôrr 146, 321. Thuggs 37. Tierkreis, babyloniseher 106 ff. 115, indiseher 106 ff., s. Zodiakalzeiehen. Tiu 167. Toehâri 328. Todesurteile in England und in Indien 36, 59. Totenopfer 203 ff. 206 ff. 322 transeendente Stimmung des indischen Charakters 55 f. Tripitaka 71. turanisehe Invasion 69 ff. Turushkas 69. Tyr 167, 321.

Unâdi 298 f. Universitätsstudium 1 ff. Upanishads 212, 215. Uranos 158, 168, Ushas (Eos) 158, 169, 171,

**v**râginîvatî 149. Vaidûryastein 232 f. Vaiseshika 314. 315. 316. Vâkpati 285. Vâkyapadîya 303 f. Valabhî 301. Vâmana 293 ff. Varâhamihira 74 f. 278 f. Vararuki 246, 282, Vardhamâna 289 f. Varuna 138, 158, 168 f. 172 f. Vâsavadattâ, Verfasser der 284. Vasish*th*a 57, 279, 313. Vasubandhu 262 ff. 311. Vâsudeva 256. 258. 261. Vâta 156, 158. Väter, Verehrung 191 ff. 322 ff. Beiwörter 195. Väteropfer 195 ff. 200 ff. Vâyu 125. 156. Veda, Zeitalter 71. 91. 176 ff. 187 f., drei Perioden 188, 189 ff., Autorität 215, Aufbewahrung 176 ff., 151 f. 185 f., Bedeutung für die Entwickelungsgeschichte der Mensehheit 90. 92, Wiehtigkeit für das Studium der Religion und Mythologie 57f. 120 ff., ob monotheistisch oder polytheistisch 122 ff. 126. 211 f., ob »primitiv« 103 f., unabhängig von ausländischen Einflüssen 104 ff., angeblich nicht national 99 ff., Übersetzung 92, s. Rigveda. Vedânta 84, 210, 212 ff. 214, 216 ff. 315. Vetâlamentha, Vetâlabhatta 251. vidâla 231 ff. Vihâras Klöster 7. Vikramâditya 73, 245 ff. 250 ff. 254 f. 262, 272 f., Bekehrung 291. Vikrama-Ara 245 ff. 250, 255. Vipâs, Vipâsâ 143, 149, 150, Virgunia 321. Vish*n*u 111 f. 115, 170, Visyakarman 138, 212, Vitastà 139, 144, Vivasvat 145. Völkerwanderung, indische 261. Volkspoesie 309. Vopadeva 295.

Index.

Vrtti Sûtra 299 f. Vyâsa 308, 309, 313.

Wahrheit, Schwierigkeit der 56, s. Hindus. Wiesel 21, 229 f., Fabel S. wilde Völkerschaften, ühre Bedentung für die Entwicklungsgeschichte des Menschen 89 f. Wilson, Professor 32 ff., 37. Windgötter 156. Wotan 158.

Yâgñavalkya 57. Yama, der Totenrichter 51. 194. 212 f. Yamunâ Jumnah 139, 113, Yâska 126, Yasomitra 266, 269, Yasovarman 288, Yoga-Philosophie 315, Yuch-chi 69 f, 237 ff, 261, Yugas, vier 324, 326, 335

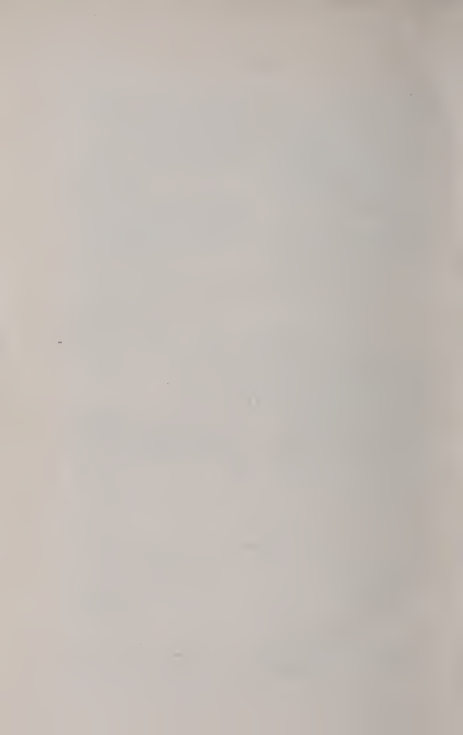
Zαθάφθης, Ζάφαθρος 143. Zeitschriften in Sanskrit 64 f. Zeus 87, 158, 167. Zodiakalzeichen, griechische, in Indien 349, s. Tierkreis. Zoroastrianismus in Indien 41.

## Berichtigungen.

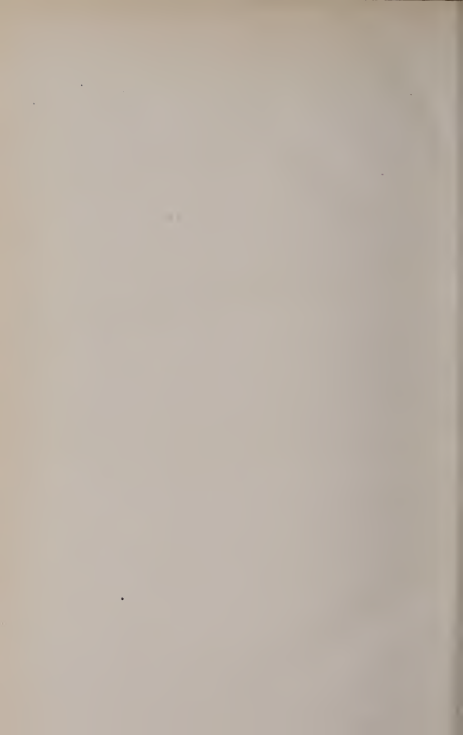
- S. 41. Z. 7 v. u. lies Officianten statt Officialen.
- 72, 13 v. n. lies Metrologie statt Metronomie.
- 122, 5 v. o. lies seinem statt ihrem.
- 236, 19 v. o. lies gegen einen Erbzins statt gegen eine bestimmte Summe.
- 238, 15 und 25 v. o. lies Ἐφθαλῖται statt Εφθαλῖται.
- 303, 17 v. u., S. 304, Z. 1 v. o. lies das statt der Vakyapadîya'.

-->=

- 304, - 2 v. u. lies weht statt wehte.

















| Date_Due |  |  |  |
|----------|--|--|--|
| 1F 11 48 |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
|          |  |  |  |
| •        |  |  |  |



